
0 

  

 

SELECCIÓ DE 

TEXTOS 
LECTURES OBLIGATÒRIES 2025-26 

Aquest recull presenta les lectures obligatòries dels 

principals autors de la història de la filosofia que 

treballarem al llarg del curs. A través dels seus textos, 

entrarem en contacte directe amb les grans preguntes 

sobre el coneixement, la veritat, la llibertat, la justícia i el 

sentit de la vida. Les lectures no són només objecte 

d’estudi, sinó una invitació a pensar, a interpretar i a 

dialogar amb idees que, tot i haver nascut en altres 

èpoques, continuen interpel·lant-nos avui. Aquest itinerari 

vol ajudar-te a situar cada autor en el seu context i a 

desenvolupar una mirada crítica i reflexiva sobre el món. 

https://espaihermes.coms 
ISBN: 978-84-09-76230-9 

https://espaihermes.com/


1 

Contingut 
Martha C. Nussbaum ........................................................................................................................................ 1 
Crear capacitats: L’enfocament del desenvolupament humà. ........................................................................ 1 

Capítol 1 (paràgrafs 27-34) ............................................................................................................................ 1 
Abstract ..................................................................................................................................................... 1 
[1] [Els enfocaments tradicionals sobre el desenvolupament econòmic, centrats, exclusivament, en el 
creixement econòmic no són útils per millorar les condicions de vida de la Vasanti (ni en general de les 
persones)] .................................................................................................................................................. 1 
[2] [Descripció de les idees rectores de l’enfocament de les “capacitats”. Definició de capacitat] .......... 2 
[3] [Cada un dels elements que s’han analitzat de la vida de la Vasanti té relació amb una de les 
“capacitats centrals” que es descriuran en el capítol II] ........................................................................... 2 
[4] [Origen i àmbit d’aplicació de l’enfocament de les “capacitats”: encara que es va originar en relació 
amb el desenvolupament econòmic dels països pobres, també s’ha d’aplicar als països rics, perquè en 
aquests també hi trobem greus problemes de desigualtat i de carències en el desenvolupament humà]
 ................................................................................................................................................................... 3 

Capítol 2 (paràgrafs 4, i 7-25) ........................................................................................................................ 3 
Abstract ..................................................................................................................................................... 3 
[1] [Definició de l’enfocament de les “capacitats”: per a què serveix, com es defineix, quins són els seus 
principis bàsics i objectius] ........................................................................................................................ 3 
[2] [Definició de capacitats. Diferenciació entre les capacitats combinades, l’equipament innat i les 
capacitats internes] ................................................................................................................................... 4 
[3] [Per què és important diferenciar entre les capacitats internes i les capacitats combinades]............ 4 
[4] [Quina ha de ser la relació entre les capacitats internes i les capacitats combinades] ....................... 5 
[5] [Diferenciació entre les capacitats internes i l’equipament innat d’una persona. Definició de les 
capacitats bàsiques] .................................................................................................................................. 5 
[6] [L’actitud respecte de les capacitats bàsiques no ha de ser meritocràtica, sinó que ha de rebre més 
qui més ho necessiti] ................................................................................................................................. 6 
[7] [Definició de funcionament] ................................................................................................................. 6 
[8] [Diferenciació entre capacitat i funcionament] ................................................................................... 6 
[9] [Relació entre capacitat i funcionament] ............................................................................................. 6 
[10] [Justificació de per què l’Estat ha de promoure capacitats i no funcionaments] .............................. 7 
[11] [Sobre si hi ha d’haver dret a fer coses que puguin destruir alguna de les capacitats i en quins casos 
això s’hauria de regular] ............................................................................................................................ 7 
[12] [Com podem determinar quines capacitats són més valuoses o importants] ................................... 8 

Capítol 3. Segona secció. L’enfocament utilitarista (tota la secció llevat del 5è, 6è i 9è paràgrafs) ............. 8 
Abstract ..................................................................................................................................................... 8 
[1] [Com mesura l’utilitarisme la qualitat de vida d’un país i quines són les seves virtuts] ...................... 9 
[2] [A l’enfocament utilitarista se li poden fer quatre objeccions] ............................................................ 9 
[3] [Primera objecció: com passa amb el PIB, la utilitat total és un indicador agregatiu que no deixa veure 
ni corregir les desigualtats que hi ha dins de cada país] ........................................................................... 9 
[4] [Segona objecció: la utilitat total és un indicador reduccionista perquè la diversitat de satisfaccions 
no es pot mesurar a través d’una escala única] ........................................................................................ 9 
[5] [Aquestes dues primeres objeccions tenen una possible correcció: amb l’establiment d’un “mínim 
social” i amb un “utilitarisme qualitatiu” com el de John Stuart Mill] .................................................... 10 
[6] [Tercera objecció —que ens apareix com a insalvable—: les preferències i les satisfaccions de les 
persones estan influïdes per les seves condicions socials concretes i es poden arribar a modelar 
socialment] .............................................................................................................................................. 10 
[7] [Quarta objecció: en posar la satisfacció —que és un estat i no una activitat— com a objectiu, 
infravalora la llibertat que es pren només com a un mitjà i no com a un fi en si mateix] ...................... 10 
[8] [Les polítiques públiques, més enllà de poder tenir cura de les persones, han de protegir i respectar 
la llibertat d’elecció d’aquestes].............................................................................................................. 11 

Capítol 3. Tercera secció. Enfocaments basats en els recursos (secció sencera) ........................................ 11 
[1] [Idea principal en la qual es fonamenten els “enfocaments basats en els recursos”, els quals equivalen 
a una versió igualitarista de l’enfocament del PIB] ................................................................................. 11 



2 

[2] [Els enfocaments basats en els recursos tenen la virtut de preocupar-se per la distribució de la 
riquesa, però també se’ls poden fer objeccions: la primera és que la renda i la riquesa no són bons 
indicadors del que una persona és capaç de fer i ser] ............................................................................. 12 
[3] [La segona objecció és que una distribució merament igualitària de la riquesa no soluciona, per si 
mateixa, les desigualtats socials que tenen el seu origen en la discriminació de certs col·lectius ni les 
necessitats específiques de certes minories] ........................................................................................... 12 
[4] [La renda i la riquesa no són indicadors representatius de la capacitat per funcionar en moltes àrees, 
ja que no garanteixen el respecte i la inclusió socials de determinats col·lectius ni eviten, per si mateixes, 
la seva discriminació i estigmatització] .................................................................................................... 12 
[5] [La distribució més o menys igualitària de la renda i la riquesa tampoc no garanteixen altres béns 
essencials, que també han de ser objecte de les polítiques públiques, com les llibertats o un medi 
ambient poc contaminat] ......................................................................................................................... 13 

Capítol 3. Quarta secció. Les capacitats i la qüestió del mesurament (secció sencera)............................... 13 
[1] [Els problemes plantejats pels enfocaments criticats per Nussbaum justifiquen les preguntes clau de 
l’enfocament de les “capacitats” i serveixen per definir els seus trets característics] ............................ 13 
[2] [Origen i abast de la funcionalitat de l’índex de desenvolupament humà (IDH) del Programa de les 
Nacions Unides per al Desenvolupament] ............................................................................................... 13 
[3] [En contra del que podria semblar, l’IDH no simplifica la realitat ni la redueix a un únic nombre, com 
han fet els enfocaments que fins ara s’han criticat] ................................................................................ 14 
[4] [S’analitza si les “capacitats” es poden mesurar i com]...................................................................... 14 
[5] [Per poder mesurar algunes capacitats, més que una escala numèrica, és més adient fer servir una 
valoració qualitativa] ................................................................................................................................ 14 

Capítol 3. Cinquena secció. Enfocaments basats en els drets humans (1r, 2n i 6è paràgrafs) .................... 15 
[1] [Punts en comú de l’enfocament de les “capacitats” i el moviment internacional en defensa dels drets 
humans i aspectes en els quals aquest moviment mostra deficiències] ................................................. 15 
[2] [En quins aspectes concrets l’enfocament de les “capacitats” busca millorar els enfocaments 
convencionals de defensa dels drets humans] ........................................................................................ 15 
[3] [Crítica al paper que s’atorga a l’Estat en matèria de drets dins la tradició política i judicial dels Estats 
Units] ........................................................................................................................................................ 16 

Capítol 4. Quarta secció. Posicions basades en el contracte social (3r, 4t, 5è i 6è paràgrafs) ..................... 16 
Abstract .................................................................................................................................................... 16 
[1] [Pressupòsits teòrics sobre els quals es construeixen les teories contractualistes] ........................... 16 
[2] [Les teories contractualistes ens proporcionen una bona manera d’entendre la cooperació i la justícia 
socials i ens permeten conèixer com seria una societat basada en un ideal d’imparcialitat] ................. 17 
[3] [Els supòsits en els quals es fonamenten les teories contractualistes marginen les persones 
discapacitades en el procés d’elaboració del contracte; i, fins i tot, les exclouen de la justícia política] 17 
[4] [Les teories contractualistes també marginen dels deures polítics els animals no humans quan 
aquests han de ser subjectes de justícia i són posseïdors d’una dignitat] ............................................... 17 

Capítol 4. Sisena secció. Conseqüencialisme i deontologia (1r, 3r, 4t i 5è paràgrafs) ................................. 18 
[1] [Descripció dels fonaments bàsics i dels trets distintius de les teories conseqüencialistes i les teories 
deontològiques] ....................................................................................................................................... 18 
[2] [L’enfocament de les “capacitats” està estretament lligat a la deontologia kantiana i comparteix amb 
aquesta els seus principis fonamentals i la seva crítica a l’utilitarisme] .................................................. 18 
[3] [L’enfocament de les “capacitats” segueix la deontologia, també, en la seva defensa del liberalisme 
polític amb el qual el conseqüencialisme és més incompatible] ............................................................. 18 
[4] [L’enfocament de les “capacitats” també es pot entendre com a una mena conseqüencialisme polític 
ja que es pot considerar un “enfocament orientat als resultats” a diferència de “l’enfocament 
procedimentalista” que caracteritza el deontologisme] .......................................................................... 19 

Capítol 8. Quarta secció. L’educació (secció sencera) .................................................................................. 19 
Abstract .................................................................................................................................................... 19 
[1] [Importància i paper central que té l’educació en el desenvolupament i l’exercici efectiu de les 
“capacitats”] ............................................................................................................................................. 19 
[2] [A l’Índia l’educació ha estat inclosa dins dels textos constitucionals com un dret fonamental lligat a 
la possibilitat de poder portar una vida digna] ........................................................................................ 20 
[3] [Als Estats Units l’educació mai no ha estat considerada un dret fonamental a nivell nacional, encara 
que gaudeix d’una posició molt rellevant dins del dret constitucional federal del país] ......................... 20 



3 

[4] [L’educació ha de tenir una funció clau en l’enfocament de les “capacitats” perquè és vital per poder 
aconseguir la dignitat, la igualtat i la creació d’oportunitats humanes, tal com han reconegut, a més de 
l’Índia i els Estats Units, molts altres països] ........................................................................................... 20 
[5] [Enumeració de les habilitats que s’han de potenciar des de l’educació per augmentar les oportunitats 
de les persones i poder aconseguir una ciutadania democràtica responsable] ...................................... 21 
[6] [Justificació de per què l’Educació Primària i la Secundària de nens i nenes han de ser obligatòries]
 ................................................................................................................................................................. 21 
[7] [Una bona educació ha de combinar les referències contextuals locals —històriques, culturals i 
econòmiques amb uns principis generals derivats d’un diàleg transcultural] ........................................ 22 

 

 

 





https://espaihermes.com Història de la Filosofia Lectura de textos 
ISBN: 978-84-09-76230-9 M. Nussbaum 

1 

MARTHA C. NUSSBAUM 

CREAR CAPACITATS: L’ENFOCAMENT DEL DESENVOLUPAMENT 

HUMÀ.  
Traducció de José Vidal González Barredo. 
Ed Noesi. Textos de filosofia per a les PAU 2025. 

 

CAPÍTOL 1 (PARÀGRAFS 27-34) 

ABSTRACT 

Aquest text critica els enfocaments tradicionals del desenvolupament que redueixen el benestar a indicadors 

agregats com el PIB. A partir del cas de la Vasanti, Nussbaum mostra que el creixement econòmic pot coexistir 

amb greus formes de privació humana. Per això proposa mesurar la justícia social segons les capacitats 

centrals de cada persona, és a dir, les seves oportunitats reals d’accés a una vida digna. 

[1] [ELS ENFOCAMENTS TRADICIONALS SOBRE EL DESENVOLUPAMENT ECONÒMIC, CENTRATS, 
EXCLUSIVAMENT, EN EL CREIXEMENT ECONÒMIC NO SÓN ÚTILS PER MILLORAR LES CONDICIONS DE VIDA DE LA 

VASANTI (NI EN GENERAL DE LES PERSONES)] 

Malauradament, els enfocaments teòrics dominants en l’economia del desenvolupament —enfocaments que 

s’utilitzen en tot el món— no són aliats de la lluita de la Vasanti. No “llegeixen” la seva situació com ho farien 

un activista local o un observador preocupat. De fet, tampoc no la interpreten d’una manera que tingui sentit 

per a la mateixa Vasanti o, ni tan sols, d’una manera que la respecti com un ésser humà digne, amb els 

mateixos drets que les altres persones. Equiparen la bona marxa de la situació (d’un Estat o d’una nació) amb 

l’increment del PIB per càpita, la qual cosa, dit d’una altra manera, significaria que Gujarat estaria aplicant les 

polítiques correctes per tal que el conjunt de la seva economia creixi, i que hauria de comparar-se amb altres 

estats indis només en funció del seu PIB per càpita. 

Però, què significa per a algú com la Vasanti aquesta xifra, per meravellosa que sigui? Ni aquest nombre té 

una incidència apreciable en la seva vida ni —menys encara— soluciona els seus problemes. En algun lloc de 

Gujarat hi ha un creixement de la riquesa derivat de la inversió exterior, però ella no en veu ni un cèntim, de 

tot això. Que li diguin a la Vasanti que el PIB per càpita s’ha incrementat de manera considerable és com si li 

diguessin que en algun racó de Gujarat hi ha una pintura esplèndida, però que li està vedat mirar-la, o que hi 

ha una taula parada amb tota mena de delicioses menges, però que no en podrà tastar cap. L’augment de 

riquesa és un fenomen positiu perquè podria fer que el govern adoptés polítiques amb efectes profitosos en 

la vida de la Vasanti. Però això últim no ha passat i tampoc no ens n’hauríem de sorprendre. En general, els 

beneficis dels augments de riquesa resultants de la inversió exterior van a parar, en primera instància, a les 

elits. No es tracta, únicament, del fet que les xifres del PIB siguin una mitjana que ignora la distribució real de 

la renda: com bé ha mostrat l’Informe de la Comissió Sarkozy, els guanys que s’obtenen a partir de la inversió 

exterior no arriben, ni tan sols, a incrementar la renda familiar mitjana en un gran nombre de casos ben 

freqüents. Els beneficis d’aquest increment econòmic no es fan extensius a la població pobra, tret d’aquells 

casos en què aquestes elits locals sí que es mostren compromeses amb polítiques de redistribució de la 

riquesa. I, en particular, no arriben a les dones pobres, les oportunitats laborals de les quals són molt pitjors 

que les dels homes. Ni el creixement econòmic –tal com mostren les investigacions— tampoc serveix, per si 

sol, per propiciar millores en la salut i l’educació, tret que hi intervingui una acció estatal directa. Així doncs, 

els factors que són veritablement importants per a la Vasanti no figuren en l’enfocament convencional, que 

està centrat en un únic aspecte que no introdueix cap diferència en la seva vida. 

https://espaihermes.com/


https://espaihermes.com Història de la Filosofia Lectura de textos 
ISBN: 978-84-09-76230-9 M. Nussbaum 

2 

Així doncs, l’enfocament convencional no dirigeix la nostra atenció cap a les raons que fan que la Vasanti sigui 

incapaç de participar del gaudi de la prosperitat general de la seva regió. En realitat, contribueix, més aviat, 

a desviar cap a un altre lloc qualsevol atenció que poguéssim prestar als problemes de la Vasanti, ja que 

suggereix que la manera correcta de millorar la qualitat de vida a Gujarat és amb l’aspiració al creixement  

econòmic i amb res més que això. 

En Temps difícils, Charles Dickens descriu una aula on als petits i a les petites els ensenyen l’esmentat 

enfocament convencional. A la Sissy Jupe, una nena del circ que acaba d’incorporar-se a aquesta classe, li 

demanen que s’imagini que els alumnes de la seva aula són una nació que disposa d’una riquesa de 

“cinquanta milions”. “Nena número vint —li pregunta el mestre (ja que d’acord amb aquest èmfasi en 

l’agregació, cada estudiant té un número en comptes d’un nom)—, ¿no és aquesta una nació pròspera i no 

us n’hauríeu d’alegrar, d’això?”. La Sissy es desfà en plors i surt corrents de l’aula. Després explica a la seva 

amiga Louisa que no podia respondre la pregunta “abans de saber si existien diners o si me’n correspondria 

algun a mi. Però això no tenia a veure amb la qüestió. No hi figurava a les xifres”. 

[2] [DESCRIPCIÓ DE LES IDEES RECTORES DE L’ENFOCAMENT DE LES “CAPACITATS”. DEFINICIÓ DE CAPACITAT] 

Pel que sembla, el que necessitem és un enfocament que es faci la mateixa pregunta que la Sissy Jupe, que 

defineixi el rendiment i l’èxit en funció de les oportunitats d’accés de cada persona. Un enfocament així ha 

de partir d’un nivell molt pròxim a la base social en referència als relats de les vides de persones reals i el 

significat humà que els canvis de política tenen per a aquestes persones. El fet de desenvolupar polítiques 

que siguin, de debò, pertinents per a un ampli ventall de situacions humanes suposa atendre diversos factors 

que afecten la qualitat de vida d’una persona: significa preguntar-se, en cada àmbit, “què són realment 

capaces de fer i de ser les persones en general (i, en particular, cadascuna d’elles)?”. Evidentment, qualsevol 

aproximació al desenvolupament ha de manejar mecanismes d’agregació, però perquè les xifres agregades 

ens facilitin informació rellevant, abans hem de començar per estudiar, amb deteniment, quins capítols o 

factors s’han de destacar en especial. 

[3] [CADA UN DELS ELEMENTS QUE S’HAN ANALITZAT DE LA VIDA DE LA VASANTI TÉ RELACIÓ AMB UNA DE LES 

“CAPACITATS CENTRALS” QUE ES DESCRIURAN EN EL CAPÍTOL II] 

Els elements de la història de la Vasanti tenen una relació molt estreta amb la llista de “capacitats centrals” 

que presentarem ben aviat, per la qual cosa podria semblar, en principi, que la meva manera d’explicar el 

relat de la vida de la Vasanti és circular i que destaco uns determinats aspectes en concret simplement pel 

fet que ja sé quins components figuren en l’esmentada llista. El cert, tanmateix, és que no podem observar 

una vida ni escoltar una història sense anar equipats, a priori, amb certes intuïcions preliminars sobre el que 

és significatiu i el que no ho és. Aquesta és la paradoxa de la indagació que s’esmenta en el Menó de Plató: si 

no tenim, en absolut, cap mena d’idea del que estem cercant, no ho trobarem mai. No obstant això, la 

paradoxa en qüestió no ens inhabilita, necessàriament, per adquirir nous coneixements. El que importa és 

que la recerca no sigui rígida, sinó oberta a nous aprenentatges. He intentat aprendre moltes coses abans 

d’elaborar aquesta llista, i les històries com la de la Vasanti van ser elements clau d’aquesta experiència 

d’aprenentatge (encara que no formen part de la meva justificació de l’esmentada llista, com veurem més 

endavant). Tampoc no es tracta d’una llista definitiva: si hi manca alguna cosa que, segons ens ensenya 

l’experiència, resulta ser un element crucial per a una vida humanament digna, sempre podrà ser impugnada 

i reelaborada. He intentat (i continuo intentant) formar-me un judici sobre aquesta qüestió que estigui en 

consonància amb la meva feina relacionada amb innombrables activistes, al llarg dels anys, i amb les meves 

pròpies observacions del que els experimentats ulls d’aquests perceben, com a significatiu, en la vida de les 

dones de les seves pròpies societats. 

Recentment, la feina empírica feta per Jonathan Wolff i Avner De-Shalit ha confirmat que les capacitats de la 

meva llista són les que les mateixes comunitats immigrants amb les quals han treballat (a Israel i a la Gran 

Bretanya) reconeixen com a més rellevants. La narració de relats o d’històries no és mai neutra; el narrador 

https://espaihermes.com/


https://espaihermes.com Història de la Filosofia Lectura de textos 
ISBN: 978-84-09-76230-9 M. Nussbaum 

3 

sempre dirigeix la nostra atenció cap a certs elements del món. De totes maneres, hauríem de ressaltar la 

curiositat genuïna i la flexibilitat teòrica a l’hora de construir una perspectiva alternativa. L’”enfocament de 

les capacitats” va néixer, precisament, per ser una alternativa a l’enfocament del PIB que incorporés aquestes 

importants virtuts. 

[4] [ORIGEN I ÀMBIT D’APLICACIÓ DE L’ENFOCAMENT DE LES “CAPACITATS”: ENCARA QUE ES VA ORIGINAR 

EN RELACIÓ AMB EL DESENVOLUPAMENT ECONÒMIC DELS PAÏSOS POBRES, TAMBÉ S’HA D’APLICAR ALS PAÏSOS 

RICS, PERQUÈ EN AQUESTS TAMBÉ HI TROBEM GREUS PROBLEMES DE DESIGUALTAT I DE CARÈNCIES EN EL 

DESENVOLUPAMENT HUMÀ] 

L’enfocament de les capacitats s’ha anat elaborant, normalment, en el context de les polítiques internacionals 

per al desenvolupament, centrat, especialment, en nacions més pobres que lluiten per millorar la seva 

qualitat de vida. Últimament, tanmateix, altres països més rics també han començat a compilar els seus propis 

“informes de desenvolupament humà”, i les seves dades han estat, sempre, importants per elaborar els 

informes de l’Oficina de l’Informe sobre Desenvolupament Humà de l’ONU. Tot i això, hi ha els qui continuen 

creient que la perspectiva adoptada en aquests estudis és adequada, únicament i exclusivament, per a països 

pobres. Totes les nacions, tanmateix, apleguen una multitud d’esforçades històries individuals que aspiren a 

portar unes vides humanament dignes, i en totes es viuen i es desenvolupen lluites per la igualtat i la justícia. 

La història de la Vasanti té certs trets que són més infreqüents als Estats Units d’Amèrica perquè, en aquest 

país, la taxa d’analfabetisme és menor que a l’Índia. Però a les escoles dels barris urbans deprimits del nostre 

país, és habitual que bona part de l’alumnat no rebi ni tan sols un grau apropiat d’alfabetització funcional. I 

en nivells educatius superiors, es continuen observant alarmants desigualtats d’accés. L’experiència de la 

violència domèstica és, probablement, tan comuna als Estats Units d’Amèrica com a l’Índia, segons mostren 

alguns estudis, i les estratègies desplegades per combatre-la són, encara, insuficients, malgrat la major 

conscienciació pública sobre el problema i els esforços dels activistes juridicolegals. Les desigualtats en 

atenció sanitària i nutrició són generalitzades als Estats Units d’Amèrica, i aquest és un fracàs, sense 

pal·liatius, en un país d’una riquesa tan elevada com el nostre. Totes les nacions, doncs, són països en vies de 

desenvolupament, ja que contenen problemes de desenvolupament humà i lluites personals per assolir una 

qualitat de vida plenament adequada i un mínim de justícia social. I tots estan, actualment, fracassant, en 

major o menor mesura, a l’hora de complir amb l’objectiu de garantir la dignitat i la igualtat d’oportunitats a 

cada persona. Tots, doncs, poden trobar inspiració en aquest enfocament de les capacitats. 

 

CAPÍTOL 2 (PARÀGRAFS 4, I 7-25) 

ABSTRACT 

Nussbaum defineix l’enfocament de les capacitats com una teoria de la justícia que concep cada persona com 

una finalitat en si mateixa. Distingeix entre capacitats internes, capacitats combinades i funcionaments, i 

defensa que l’objectiu de les polítiques públiques no és imposar maneres de viure, sinó garantir llibertats reals 

d’elecció. Les capacitats tenen un valor intrínsec perquè expressen la llibertat humana. 

[1] [DEFINICIÓ DE L’ENFOCAMENT DE LES “CAPACITATS”: PER A QUÈ SERVEIX, COM ES DEFINEIX, QUINS SÓN 

ELS SEUS PRINCIPIS BÀSICS I OBJECTIUS] 

L’enfocament de les capacitats pot definir-se, provisionalment, com una aproximació particular a l’avaluació 

de la qualitat de vida i a la teorització sobre la justícia social bàsica. En aquest enfocament s’afirma que la 

pregunta clau que cal fer quan es comparen societats i s’avaluen conforme a la seva dignitat o a la seva justícia 

bàsiques és aquesta: què és capaç de fer i de ser cada persona? Dit d’una altra manera: l’enfocament concep 

cada persona com una finalitat en si mateixa i no es pregunta, només, pel benestar total o mitjà, sinó també 

per les oportunitats disponibles per a cada ésser humà. Està centrat en l’elecció o en la llibertat, ja que 

https://espaihermes.com/


https://espaihermes.com Història de la Filosofia Lectura de textos 
ISBN: 978-84-09-76230-9 M. Nussbaum 

4 

defensa que el bé crucial que les societats haurien de promoure per als seus pobles és un conjunt 

d’oportunitats (o llibertats substancials) que les persones després poden portar, o no, a la pràctica: elles trien. 

És, per tant, un enfocament compromès amb el respecte a les facultats d’autodefinició de les persones. És, 

decididament, pluralista quant a valors: sosté que les capacitats que tenen una importància central per a les 

persones es diferencien, qualitativament entre elles, i no solament quantitativament; també que no poden 

reduir-se a una sola escala numèrica sense ser distorsionades, i que una part fonamental de la seva adequada 

comprensió i producció passa per entendre la natura específica de cada una d’aquestes. Finalment, 

l’enfocament s’ocupa de la injustícia i la desigualtat social arrelades, i, en especial, d’aquelles faltes o 

omissions de capacitats que obeeixen a la presència de discriminació o marginació. Assigna una tasca urgent 

a l’Estat i a les polítiques públiques: concretament, la de millorar la qualitat de vida per a totes les persones, 

una qualitat de vida definida per les capacitats d’aquestes. 

[2] [DEFINICIÓ DE CAPACITATS. DIFERENCIACIÓ ENTRE LES CAPACITATS COMBINADES, L’EQUIPAMENT INNAT 

I LES CAPACITATS INTERNES] 

Què són les capacitats? Són les respostes a aquesta pregunta: “Què és capaç de fer i de ser aquesta persona?”. 

Per dir-ho d’una altra manera, són el que Sen anomena “llibertats substancials”, un conjunt d’oportunitats, 

habitualment interrelacionades, per triar i actuar. Segons una de les definicions del concepte típiques de Sen, 

“la “capacitat” d’una persona fa referència a les combinacions alternatives de funcionaments que li resultin 

factibles d’assolir. La capacitat ve a ser, per tant, una espècie de llibertat: la llibertat substantiva d’assolir 

combinacions alternatives de funcionaments”. Dit d’una altra manera: no són simples habilitats residents a 

l’interior d’una persona, sinó que inclouen, també, les llibertats o les oportunitats creades per la combinació 

entre aquestes facultats personals i l’entorn polític, social i econòmic. Per deixar clara la complexitat de les 

capacitats, jo em refereixo a aquestes “llibertats substancials” amb el nom de capacitats combinades. Les 

capacitats combinades de la Vasanti són la totalitat de les oportunitats de què disposa per triar i per actuar 

en la seva situació política, social i econòmica concreta. 

Evidentment, les característiques d’una persona (els trets de la seva personalitat, les seves capacitats 

intel·lectuals i emocionals, el seu estat de salut i de forma física, el seu aprenentatge interioritzat o les seves 

habilitats de percepció i moviment) són summament rellevants per a les seves “capacitats combinades”, però 

està bé de distingir aquelles d’aquestes últimes, de les quals no són més que una part. Aquests estats de la 

persona (que no són fixos, sinó fluids i dinàmics) són els que jo anomeno capacitats internes. Convé 

diferenciar-los, al seu torn, de l’equipament innat de cada persona: es tracta, més aviat, de trets i d’aptituds 

entrenades i desenvolupades, en molts casos, en interacció amb l’entorn social, econòmic, familiar i polític. 

En aquestes aptituds hi ha incloses característiques tals com l’habilitat política apresa i evidenciada per la 

Vasanti o les seves aptituds com a costurera, com també la confiança en si mateixa que ha descobert 

recentment o el seu alliberament respecte als seus temors anteriors. Una de les tasques que corresponen a 

una societat que vulgui promoure les capacitats humanes més importants és la de donar suport al 

desenvolupament de les capacitats internes, ja sigui a través de l’educació, dels recursos necessaris per 

potenciar la salut física i emocional, del suport a l’atenció i l’afecte familiars, de la implantació d’un sistema 

educatiu, o de moltes altres mesures. 

[3] [PER QUÈ ÉS IMPORTANT DIFERENCIAR ENTRE LES CAPACITATS INTERNES I LES CAPACITATS COMBINADES] 

Per què és important distingir les capacitats internes de les combinades? Perquè aquesta distinció es 

correspon amb dues tasques (coincidents en part, encara que diferents) de tota societat digna. Una societat 

podria estar produint, adequadament, les capacitats internes dels seus ciutadans i ciutadanes, al mateix 

temps que, per altres canals, podria estar tallant les vies d’accés d’aquests individus a l’oportunitat de 

funcionar d’acord amb aquestes capacitats. Moltes societats eduquen les persones perquè siguin capaces 

d’exercir la seva llibertat d’expressió en assumptes polítics (és a dir, a nivell intern), però, després, en la 

pràctica, els neguen aquesta llibertat reprimint-la. Moltes persones que són internament lliures per exercir 

https://espaihermes.com/


https://espaihermes.com Història de la Filosofia Lectura de textos 
ISBN: 978-84-09-76230-9 M. Nussbaum 

5 

una religió no tenen la capacitat combinada per fer-ho, degut al fet que la llibertat de la pràctica religiosa no 

està protegida pel seu Estat. Moltes persones que disposen de la capacitat interna per participar en política 

no poden optar per fer-ho perquè no tenen la capacitat combinada per a això: poden ser immigrants sense 

drets legals, per exemple, o poden estar excloses de la participació d’alguna altra manera. També és possible 

que una persona visqui en un entorn polític i social en què podria materialitzar una capacitat interna (com, 

per exemple, criticar el govern), però que no tingui una aptitud prou desenvolupada per pensar amb sentit 

crític o per pronunciar-se en públic. 

[4] [QUINA HA DE SER LA RELACIÓ ENTRE LES CAPACITATS INTERNES I LES CAPACITATS COMBINADES] 

Com que les capacitats combinades es defineixen com la suma de les capacitats internes i les condicions 

socials/polítiques/econòmiques en què pot elegir-se, realment, el funcionament d’aquelles, no és possible, 

conceptualment, imaginar una societat que produeixi capacitats combinades sense que, abans, produeixi 

capacitats internes. Sí que podríem, tanmateix, concebre una societat que creï, correctament, contextos per 

a l’elecció, en molts àmbits, però que no eduqui els seus ciutadans i ciutadanes, ni nodreixi el 

desenvolupament de les seves capacitats de pensament. Alguns estats de l’Índia són així: oberts als qui 

vulguin participar, però nefastos a l’hora de proporcionar la sanitat i l’educació bàsiques que permetrien, a 

aquestes persones, participar-hi. En aquests casos, terminològicament parlant, diríem que ni les capacitats 

internes ni les combinades no eren presents, però que, almenys, la societat en qüestió havia fet algunes coses 

bé. (I, per descomptat, en una societat així, són moltes les persones que sí que disposen de capacitats 

combinades, però, entre aquestes, no hi ha les pobres ni les marginades.) El Gujarat de la Vasanti té una 

elevada taxa de participació política, com tots els estats indis en general, per la qual cosa podem dir que ha 

aconseguit fer extensives les capacitats polítiques a tots i a totes. (Cal fer notar que aquí inferim la presència 

de la capacitat a partir del funcionament real: sembla difícil obrar d’una altra manera empíricament, però, 

des d’un punt de vista conceptual, hauríem de tenir present que una persona pot ser perfectament capaç de 

votar i, tot i així, optar per no fer-ho.) Tanmateix, Gujarat no ha tingut un èxit similar a l’hora de promoure 

capacitats internes relacionades (com poden ser l’educació, la informació adequada i la confiança), ni entre 

les persones pobres ni entre les dones i les minories religioses.  

La distinció entre les capacitats internes i les combinades no és diàfana, ja que una persona adquireix, 

normalment, una capacitat interna gràcies a certa forma de funcionament i pot perdre-la si no té l’oportunitat 

de funcionar. Però aquesta diferenciació constitueix una espècie de mètode heurístic útil amb què 

diagnosticar els assoliments i les deficiències d’una societat. 

[5] [DIFERENCIACIÓ ENTRE LES CAPACITATS INTERNES I L’EQUIPAMENT INNAT D’UNA PERSONA. DEFINICIÓ DE 

LES CAPACITATS BÀSIQUES] 

Les capacitats internes de les persones no són el mateix que l’equipament innat d’aquestes. Tot i això, el 

concepte d’equipament innat no deixa de tenir importància en l’enfocament del desenvolupament humà. Al 

cap i a la fi, el concepte de desenvolupament humà suggereix el desplegament d’unes facultats que les 

persones porten amb elles al món. Històricament, l’enfocament ha estat influït per perspectives filosòfiques 

que se centren en el floriment o la realització humans, des d’Aristòtil i John Stuart Mill, a Occident, fins a 

Rabindranath Tagore, a l’Índia, per posar alguns exemples. I l’enfocament utilitza, en molts sentits, la idea 

intuïtiva del malbaratament i la fam, per donar a entendre el que hi ha de dolent en una societat que frustra 

el desenvolupament de les capacitats. Adam Smith va escriure en La riquesa de les nacions que la privació 

d’educació feia que una persona estigués “mutilada i deformada en una part del caràcter de la naturalesa 

humana fins i tot més essencial”. Aquesta frase capta una important idea intuïtiva que és subjacent al projecte 

de les capacitats. Necessitem, doncs, una manera de referir-nos a aquestes facultats innates, tant si són 

nodrides, posteriorment, com si no ho són, i en aquest sentit, podem fer servir el terme capacitats bàsiques. 

Ara sabem que el desenvolupament de capacitats bàsiques no és una cosa que estigui integrada en el nostre 

ADN: la nutrició materna i l’experiència prenatal exerceixen un paper important en el seu desplegament i la 

https://espaihermes.com/


https://espaihermes.com Història de la Filosofia Lectura de textos 
ISBN: 978-84-09-76230-9 M. Nussbaum 

6 

seva conformació. A més, des del mateix moment del naixement d’un nadó, tractem amb capacitats internes 

molt primerenques, les quals, lluny de ser una qüestió de pur potencial, estan condicionades ja per l’entorn. 

Malgrat això, la categoria és útil sempre que no la malinterpretem. Les capacitats bàsiques són les facultats 

innates de la persona que fan possible el seu posterior desenvolupament i la seva posterior formació. 

[6] [L’ACTITUD RESPECTE DE LES CAPACITATS BÀSIQUES NO HA DE SER MERITOCRÀTICA, SINÓ QUE HA DE 

REBRE MÉS QUI MÉS HO NECESSITI] 

El concepte de capacitats bàsiques s’ha d’utilitzar prudentment, ja que és fàcil imaginar una teoria des de la 

qual s’afirmi que els drets polítics i socials de les persones haurien de ser proporcionals a la seva intel·ligència 

o a la seva habilitat innates. El nostre enfocament, tanmateix, no proposa res per l’estil, sinó que incideix en 

el fet que l’objectiu polític de tots els éssers humans d’una nació hauria de ser el mateix: tots i totes haurien 

de superar un cert llindar de capacitat combinada, entenent aquest deure no com un funcionament obligat, 

sinó com una llibertat substancial per triar i actuar. Això és el que significa tractar totes les persones amb el 

mateix respecte. Per tant, l’actitud envers les capacitats bàsiques de les persones no és meritocràtica (no es 

concedeix un tracte millor a les persones dotades de més habilitats innates), sinó, tanmateix, tot el contrari: 

els qui necessiten més ajuda per superar el nivell són els qui més en reben. En el cas de persones amb 

discapacitats cognitives, l’objectiu hauria de consistir en el fet que tinguessin les mateixes capacitats que les 

persones “normals”, encara que algunes d’aquestes oportunitats potser han de ser exercides a través d’un 

representant substitut, i aquest pot subministrar, en alguns casos, una part de la capacitat interna en qüestió, 

segons que la persona sigui incapaç de desenvolupar prou capacitat d’elecció per si mateixa (per exemple, 

votant en nom d’aquesta persona, fins i tot en el cas que aquesta sigui incapaç de triar). L’única condició és 

que la persona sigui fill o filla de pares humans i que sigui capaç de demostrar, almenys, algun tipus d’activitat 

conativa: per tant, segons aquesta teoria, una persona anencefàlica o en estat vegetatiu permanent no seria 

candidata a tenir drets polítics iguals a les altres. Però la noció de capacitat bàsica continua essent apropiada 

per a l’àmbit educatiu: si un nen o una nena pateix discapacitats cognitives innates, les intervencions especials 

estan justificades. 

[7] [DEFINICIÓ DE FUNCIONAMENT] 

Si la capacitat és una cara de la moneda, l’altra és el funcionament. Un funcionament és la realització activa 

d’una o més capacitats. Els funcionaments no tenen per què ser particularment actius ni “vigorosos” —per 

fer servir el mateix terme utilitzat per un dels crítics de la teoria. Tenir bona salut és un funcionament, com 

també ho és el fet d’estar, tranquil·lament, estirat a la gespa. Els funcionaments són maneres de ser o fer 

que, al seu torn, venen a ser els productes o les materialitzacions d’unes capacitats. 

[8] [DIFERENCIACIÓ ENTRE CAPACITAT I FUNCIONAMENT] 

A l’hora de comparar capacitats amb funcionaments, hauríem de tenir en compte que capacitat significa 

‘oportunitat de seleccionar’. La noció de llibertat d’elecció està, doncs, inscrita en el concepte mateix de 

capacitat. Per utilitzar un exemple de Sen, una persona que passa gana i una altra que dejuna tenen el mateix 

tipus de funcionament pel que fa a la seva nutrició, però no disposen de la mateixa capacitat, ja que la que 

dejuna és capaç de no dejunar, mentre que la famolenca ho és perquè no té cap més elecció. 

[9] [RELACIÓ ENTRE CAPACITAT I FUNCIONAMENT] 

En certa manera, les capacitats són importants perquè poden traduir-se en funcionaments. Si les persones 

no funcionessin mai, en cap sentit, seria estrany dir que la seva societat és bona perquè els ha conferit moltes 

capacitats. Aquestes serien inútils i vanes si no s’utilitzessin mai i la gent es passés la vida dormint. En aquest 

limitat sentit, doncs, la noció de funcionament serveix de punt de destinació final per a la noció de capacitat. 

Però les capacitats tenen, també, valor en si mateixes, enteses com a àmbits de llibertat i elecció. Promoure 

capacitats és promoure àrees de llibertat, la qual cosa no és el mateix que fer que les persones funcionin en 

https://espaihermes.com/


https://espaihermes.com Història de la Filosofia Lectura de textos 
ISBN: 978-84-09-76230-9 M. Nussbaum 

7 

un determinat sentit. Per tant, l’enfocament de les capacitats s’aparta de tota una tradició en economia que 

mesura el valor real d’un conjunt d’opcions en funció del millor ús que es pugui fer d’aquestes. Les opcions 

són, aquí, llibertats, i la llibertat té un valor intrínsec. 

[10] [JUSTIFICACIÓ DE PER QUÈ L’ESTAT HA DE PROMOURE CAPACITATS I NO FUNCIONAMENTS] 

Algunes perspectives polítiques neguen això, ja que afirmen que la manera correcta d’actuar d’un govern és 

fer que les persones tinguin una vida saludable, facin activitats que valguin la pena, practiquin la religió, 

etcètera. Nosaltres neguem això últim i diem que els objectius polítics apropiats són les capacitats i no els 

funcionaments, ja que són aquelles les que garanteixen l’existència d’un espai per a l’exercici de la llibertat 

humana. Existeix una enorme diferència moral entre una política que promou la salut i una altra que promou 

les capacitats en matèria de salut: la segona (i no la primera) és la que veritablement respecta l’elecció d’estil 

de vida de la persona. 

Aquesta preferència per les capacitats està lligada a la qüestió del respecte a una pluralitat de visions 

religioses i laiques de la vida diferents, i, per tant, a la idea del liberalisme polític (definit en el capítol 4). La 

dels nens és, evidentment, una situació diferent: exigir-los certes formes de funcionament (com, per exemple, 

l’educació obligatòria) és defensable com a preludi necessari de la capacitat adulta.  

Algunes de les persones que fan ús de l’enfocament de les capacitats pensen que, en certes àrees, l’Estat està 

legitimat per promoure funcionaments i no només capacitats. Richard Arneson, per exemple, ha defensat 

polítiques d’orientació paternalista en l’àmbit de la salut: els governs haurien d’utilitzar el seu poder per 

obligar les persones a adoptar estils de vida sans. Ni Sen ni jo no estem d’acord amb aquesta actitud a causa 

de l’elevat valor que atribuïm a la llibertat d’elecció. Hi ha, això sí, una excepció: el tracte respectuós i no-

humiliant de l’Estat a les persones no hauria de ser una opció en mans d’aquestes, o, almenys, així ho 

considero jo. Suposem, per exemple, que el govern federal estatunidenc donés un centau a cada ciutadà i a 

cada ciutadana, que després cadascun d’ells pogués fer servir opcionalment per “comprar” un tracte 

respectuós per part d’aquest govern. Si la persona optés per guardar-se el centau, el govern la humiliaria. I 

això és inacceptable. L’Estat ha de tractar totes les persones amb respecte i ha d’abstenir-se d’humiliar-les. 

Si incloc aquesta excepció, és per la centralitat que els conceptes de dignitat i respecte ocupen en la generació 

de la llista completa de capacitats. Per altra part, i en un sentit semblant, la pràctica totalitat d’usuaris i 

usuàries d’aquest enfocament coincidirien amb mi en el fet que l’esclavitud ha d’estar prohibida, encara que 

hi hagi una majoria que es declari favorable a aquesta, i encara que hi hagi els qui estiguin disposats a 

subscriure-la per a si mateixos mitjançant un contracte voluntari. 

[11] [SOBRE SI HI HA D’HAVER DRET A FER COSES QUE PUGUIN DESTRUIR ALGUNA DE LES CAPACITATS I EN 

QUINS CASOS AIXÒ S’HAURIA DE REGULAR] 

Un altre àmbit de desacord raonable és el relacionat amb el dret a fer coses que, aparentment, poden destruir 

algunes capacitats (o totes). ¿S’hauria de permetre, a les persones, que venguin els seus òrgans? O que 

consumeixin drogues dures? O que practiquin algun dels nombrosos esports de risc que existeixen? 

Normalment, assolim compromisos en àmbits d’aquest tipus, però no sempre són lògics; d’aquí que l’alcohol, 

una droga molt destructiva, continuï essent legal, mentre que la marihuana estigui il·legalitzada en gairebé 

tots els sentits. Regulem la majoria dels esports per raons de seguretat, però no mantenim cap debat públic 

organitzat al voltant de quins àmbits de llibertat tindria sentit suprimir fent honor a la seguretat. Podem estar 

d’acord, sens dubte, en opinar que la destrucció de capacitats en nens i nenes és un assumpte de particular 

gravetat i que, com a tal, hauria d’estar prohibida. En altres casos, semblen plausibles certes regulacions 

raonables de la seguretat, llevat que algun debat sobre això reveli que l’eliminació d’una opció (com la de 

boxejar sense guants, per posar un cas) constitueix, realment, una violació tal de la llibertat que fa que la vida 

de les persones sigui incompatible amb la dignitat humana. El fet normal, de totes maneres, és que les 

situacions no siguin tan greus; per això, en molts d’aquests casos, el nostre enfocament no tingui res a dir i 

permeti que les situacions es decideixin a través del procés polític. 

https://espaihermes.com/


https://espaihermes.com Història de la Filosofia Lectura de textos 
ISBN: 978-84-09-76230-9 M. Nussbaum 

8 

[12] [COM PODEM DETERMINAR QUINES CAPACITATS SÓN MÉS VALUOSES O IMPORTANTS] 

Hi ha una pregunta relacionada i crucial la resposta de la qual resulta, encara, més esclaridora d’aquest punt 

anterior: Quines són les capacitats més importants? Lluny d’ocultar aquesta pregunta valorativa, 

l’enfocament la converteix en un dels seus aspectes centrals. Aquest és un dels seus trets atractius. Altres 

enfocaments sempre adopten algun tipus de posicionament en qüestions de valor, però, sovint, sense 

atorgar-li un caràcter explícit ni argumentatiu. Sen i jo afirmem que és crucial afrontar, directament, aquesta 

pregunta i abordar-la amb arguments normatius pertinents.  

Sen es posiciona a propòsit d’aquesta qüestió valorativa per mitjà de l’èmfasi, la selecció d’exemples i les 

referències implícites, però no prova el fet d’oferir una resposta que pugui considerar-se sistemàtica a la 

pregunta, una cosa sobre la qual tornarem a parlar en el capítol 4. És raonable que no ho intenti en la mesura 

que utilitzi la idea de capacitats únicament per emmarcar comparacions. Ara bé, si la utilitza per construir 

una teoria de la democràcia i la justícia, ja no és tan clar que la seva elusió de tot compromís relacionat amb 

la substància de l’argument sigui tan encertada. Qualsevol ús del concepte de capacitat per a finalitats 

relacionades amb el dret normatiu i les polítiques públiques ha d’acabar posicionant-se, en un moment o 

altre, sobre la substància, afirmant que algunes capacitats són importants i d’altres ho són menys, i que 

algunes són bones i d’altres (fins i tot) dolentes. 

El fet de tornar sobre la idea de les capacitats bàsiques ens ajudarà a comprendre millor això últim. Els éssers 

humans venen al món amb l’equipament necessari per a múltiples maneres de “fer i ser” (per fer servir una 

expressió habitual de Sen) i hem de preguntar-nos quines d’aquestes val la pena desenvolupar en forma de 

capacitats madures. Adam Smith afirmava, a propòsit dels nens privats d’educació, que aquests quedaven 

així “mutilats i deformats”. Però imaginem-nos un nen la capacitat del qual per a la crueltat i la humiliació 

d’altres persones acaba debilitant-se i assecant-se gràcies al desenvolupament familiar i social a què es veu 

sotmès: no se’ns acudiria dir, d’aquest petit, que està “mutilat i deformat”, ni encara que admetéssim que 

aquestes capacitats frustrades tenien la seva base en la seva pròpia naturalesa humana innata. O suposem 

que ens expliquessin que, a una nena, no li van ensenyar mai el necessari perquè fos capaç, alhora, de xiular 

la melodia de Yankee Doodle Dandy i fer la vertical. Tampoc no diríem que les facultats humanes d’aquesta 

nena han estat “mutilades i deformades”, perquè la capacitat en qüestió, si bé no és dolenta (a diferència de 

la capacitat per a la crueltat), i encara que és probable que estigui arrelada en la seva pròpia naturalesa 

humana, el cert és que no és gaire important. 

L’enfocament de les capacitats no és una teoria sobre el que la naturalesa humana és o no és, ni interpreta 

normes a partir de la naturalesa humana innata. És, més aviat, avaluatiu i ètic des del principi: es pregunta 

quines coses —d’entre les moltes per a les quals els éssers humans poden desenvolupar una capacitat de 

desenvolupament— són aquelles que una societat, amb un mínim acceptable de justícia, s’esforçarà per 

nodrir i donar suport. Les teories sobre la naturalesa humana ens expliquen quins són els recursos i les 

possibilitats dels quals disposem i quines podrien ser les nostres dificultats. Tanmateix, no ens indiquen què 

cal valorar. 

 

CAPÍTOL 3. SEGONA SECCIÓ. L’ENFOCAMENT UTILITARISTA (TOTA LA SECCIÓ LLEVAT DEL 5È, 6È 

I 9È PARÀGRAFS) 

ABSTRACT 

En aquest capítol, Nussbaum analitza críticament altres enfocaments del benestar social: l’utilitarisme i els 

enfocaments basats en els recursos. Mostra que tots dos fallen perquè agreguen vides, ignoren les 

desigualtats internes i no capten la llibertat ni la dignitat de les persones. L’enfocament de les capacitats 

supera aquestes limitacions centrant-se en oportunitats reals, no en satisfaccions adaptades ni en recursos 

formals. 

https://espaihermes.com/


https://espaihermes.com Història de la Filosofia Lectura de textos 
ISBN: 978-84-09-76230-9 M. Nussbaum 

9 

[1] [COM MESURA L’UTILITARISME LA QUALITAT DE VIDA D’UN PAÍS I QUINES SÓN LES SEVES VIRTUTS] 

Un lloc per sobre del PIB en l’escala de l’adequació, és on se situa un altre enfocament econòmic comú que 

mesura la qualitat de vida en una nació fixant-se en la utilitat total o mitjana d’aquesta, entenent per utilitat 

la satisfacció de preferències. (Aquest enfocament té els seus orígens en la filosofia política, i en el capítol 4 

consideraré més a fons la seva versió filosòfica.) L’enfocament utilitarista té la virtut d’interessar-se per les 

persones: mesura la qualitat de vida en funció de les impressions manifestades per aquestes persones sobre 

les seves existències concretes. I té, també, un altre gran mèrit proclamat per Jeremy Bentham, el fundador 

de l’utilitarisme: “Cada un compta com un i no pas com més d’un”. Això significa que la satisfacció de la 

persona A compta igual que la satisfacció de la persona B, encara que A sigui un camperol i B un rei. A 

cadascuna d’aquestes persones li correspon un vot i res més que un vot. Així que la teoria és bastant 

democràtica en potència, i fins i tot (plantejada en contextos històrics de jerarquització social arrelada) 

radical. I aquesta era exactament la intenció amb què la va exposar el mateix Bentham. Els qui menyspreen 

l’utilitarisme tractant-lo d’insensible o de ser aliat dels grans interessos empresarials solen oblidar, 

erròniament, la radicalitat dels orígens i els compromisos d’aquesta filosofia. 

[2] [A L’ENFOCAMENT UTILITARISTA SE LI PODEN FER QUATRE OBJECCIONS] 

Ara bé, les intencions no ho són tot. L’enfocament utilitarista, entès com a indicador de la qualitat de vida en 

una nació, presenta quatre problemes que el fan menys democràtic del que sembla i el converteixen en una 

guia enganyosa de cara a l’elaboració de polítiques públiques. 

[3] [PRIMERA OBJECCIÓ: COM PASSA AMB EL PIB, LA UTILITAT TOTAL ÉS UN INDICADOR AGREGATIU QUE NO 

DEIXA VEURE NI CORREGIR LES DESIGUALTATS QUE HI HA DINS DE CADA PAÍS] 

En primer lloc, igual que en l’enfocament del PIB, agrega vides. Fins i tot encara que prengui, com a referència, 

les satisfaccions, més que no pas la riquesa i, d’aquesta manera, a diferència de l’enfocament del PIB, no 

ignori, per complet, la persona pobra que, sense posseir cap riquesa, acaba evidenciant un problema similar. 

Un país pot obtenir una mitjana o un total d’utilitat molt elevat, si a molts dels seus habitants els va bastant 

bé, encara que unes quantes persones situades en el fons de l’escala social estiguin patint considerablement. 

De fet, l’enfocament justifica, fins i tot, el fet que s’infligeixi semblant vida de misèria i sofriment a una classe 

marginada, sempre que l’esmentada estratègia serveixi per augmentar el nivell de satisfacció mitjana. I si 

l’esclavitud i la tortura estan descartades sota aquest enfocament (suposant que realment ho estiguin), és 

únicament en virtut de la suposada ineficiència d’ambdues pràctiques que s’al·lega en certs arguments 

empírics no del tot clars. 

[4] [SEGONA OBJECCIÓ: LA UTILITAT TOTAL ÉS UN INDICADOR REDUCCIONISTA PERQUÈ LA DIVERSITAT DE 

SATISFACCIONS NO ES POT MESURAR A TRAVÉS D’UNA ESCALA ÚNICA] 

En segon lloc, i com també fa l’enfocament del PIB, l’utilitarisme agrega els diversos components de cada una 

d’aquestes vides en un sol concepte. El terme satisfacció, com el terme plaer (l’altre terme que els utilitaristes 

tendeixen a fer servir com a mesura multiusos), suggereix unicitat i commensurabilitat allà on la vida real 

evoca diversitat i incommensurabilitat. Pensem, si no, en la satisfacció que sentim quan ingerim un bon 

menjar. ¿Com podem comparar aquesta satisfacció amb el plaer, o la satisfacció, que obtenim ajudant un 

amic que ens necessita, o criant un nen, o escoltant una esquinçadora, però profunda, peça musical? ¿Per on 

començaríem, si més no, a commensurar el plaer d’escoltar la Desena simfonia de Mahler amb el que sentim 

menjant un gelat de cucurutxo? La idea, tan sols, ja sembla ridícula per si mateixa. Normalment, no fem tals 

comparacions: pensem que la vida humana conté plaers (o satisfaccions) de moltes classes diferents. Si ens 

preguntessin “Com està de satisfet, vostè, amb la seva vida?” (el tipus de pregunta que som tan aficionats a 

formular els científics socials utilitaristes), ens sentiríem, certament, inclinats a respondre alguna cosa com 

ara aquesta: “Bé, la meva salut és genial, la feina em va bé, però una de les meves amigues està malalta i això 

em té molt preocupada”. Els científics socials utilitaristes, no obstant això, no permeten un tipus de resposta 

https://espaihermes.com/


https://espaihermes.com Història de la Filosofia Lectura de textos 
ISBN: 978-84-09-76230-9 M. Nussbaum 

10 

humana complexa com aquesta. Confeccionen enquestes dissenyades perquè donin, com a resultat, una 

única escala de valoració, i els qui les responen han de triar un únic nombre. El fet que hi hagi tants individus 

que responen a aquesta pregunta de totes les maneres possibles, no és cap prova que coincideixin amb qui 

la formula, en la premissa que totes les satisfaccions són commensurables en una única escala. Si alguna cosa 

ens mostra aquesta reacció dels enquestats i les enquestades, és una característica que ja coneixem: que les 

persones som diferents de l’autoritat. Si una persona en una posició d’autoritat ha formulat el qüestionari 

d’una certa manera, nosaltres l’acceptem tal com està, encara que ens sembli força ordinari. Al cap i a la fi, 

els qui no responen perquè estan en desacord amb la manera com s’ha plantejat la pregunta no tenen en 

compte el resultat final. 

[5] [AQUESTES DUES PRIMERES OBJECCIONS TENEN UNA POSSIBLE CORRECCIÓ: AMB L’ESTABLIMENT D’UN 

“MÍNIM SOCIAL” I AMB UN “UTILITARISME QUALITATIU” COM EL DE JOHN STUART MILL] 

És possible, des de l’enfocament utilitarista, imaginar una resposta a la meva primera i a la meva segona 

crítiques: a la primera, adoptant una concepció afegida de mínim social; a la segona, admetent que la utilitat 

té dimensions plurals. John Stuart Mill va efectuar aquesta segona correcció proposant distincions 

qualitatives dins l’àmbit de la utilitat. En el seu important article titulat “Plural Utility”, Sen segueix aquest 

camí assenyalat per Mill. I, d’altra banda, Mill, si més no, va començar a donar una resposta a la primera 

objecció, garantint una posició segura per als drets polítics, situats, així, fora de l’òrbita del càlcul utilitarista. 

[6] [TERCERA OBJECCIÓ —QUE ENS APAREIX COM A INSALVABLE—: LES PREFERÈNCIES I LES SATISFACCIONS 

DE LES PERSONES ESTAN INFLUÏDES PER LES SEVES CONDICIONS SOCIALS CONCRETES I ES PODEN ARRIBAR A 

MODELAR SOCIALMENT] 

Hi ha una tercera objecció, tanmateix, que penetra més a fons en la crítica a l’estàndard basat en la utilitat i 

que ens obliga a renunciar-hi per complet. Aquesta objecció, popularitzada per Sen i Jon Elster, se centra en 

la mal·leabilitat social de les preferències i les satisfaccions. Les preferències no són innates ni perennes: 

responen a les condicions socials. Quan la societat ha posat certes coses fora de l’abast d’algunes persones, 

aquestes, normalment, aprenen a no voler tals coses; formen el que Elster i Sen anomenen preferències 

adaptatives. De vegades, l’adaptació es produeix, fins i tot, després que la persona volgués, inicialment, 

aquesta cosa. El títol mateix del llibre d’Elster, Raïm amarg, s’inspira en la faula de la guineu que diu que el 

raïm és verd des del moment en què s’adona que no pot abastar-lo. En ocasions, tanmateix, les persones 

aprenen, des del principi, a no voler aquests béns perquè estan situats fora dels límits assequibles pels 

individus del seu gènere, la seva raça o la seva classe. Les dones educades conforme a un model de la dona 

correcta, entesa com aquella que no treballa fora de casa o que no s’escolaritza més enllà de la infantesa, no 

solen desenvolupar el desig de fer coses així i, per tant, poden declarar-se satisfetes amb el seu estat, encara 

que se’ls hagin negat oportunitats de les quals haurien gaudit aprofitant-les per al seu benefici. Altres grups 

marginats també tendeixen a interioritzar la seva categoria de ciutadans o ciutadanes de segona classe. En 

definir l’objectiu social en termes de la satisfacció de preferències reals actuals, els enfocaments utilitaristes 

solen reforçar l’statu quo, que pot ser, al seu torn, molt injust. 

Aquests problemes queden, nítidament, ressaltats en la vida de la Vasanti, ja que ella no hauria declarat mai 

cap insatisfacció amb el seu analfabetisme o amb el seu aïllament de la participació política abans que la seva 

experiència conscienciadora amb el grup de la SEWA li mostrés la importància d’aquestes capacitats i l’animés 

a concebre’s, a si mateixa, com una persona d’igual vàlua que les altres. Encara que mai no va arribar a 

adaptar-se a la violència domèstica, sí que es va ajustar a una vida que mancava d’algunes de les capacitats 

centrals de la llista... fins que la nova situació la va conduir a apreciar el valor d’aquestes. 

[7] [QUARTA OBJECCIÓ: EN POSAR LA SATISFACCIÓ —QUE ÉS UN ESTAT I NO UNA ACTIVITAT— COM A 

OBJECTIU, INFRAVALORA LA LLIBERTAT QUE ES PREN NOMÉS COM A UN MITJÀ I NO COM A UN FI EN SI MATEIX] 

https://espaihermes.com/


https://espaihermes.com Història de la Filosofia Lectura de textos 
ISBN: 978-84-09-76230-9 M. Nussbaum 

11 

Existeix, també, una quarta i última objecció no tan contundent: l’enfocament utilitarista que he descrit se 

centra en la satisfacció com a objectiu. Aquesta s’entén, habitualment, com un estat o una condició de la 

persona que és resultat d’una activitat, però que no constitueix, en si mateixa, una forma d’activitat i que, de 

fet, pot, fins i tot, aconseguir-se sense que existeixin actes relacionats. Per exemple, una persona pot sentir-

se satisfeta per una feina ben feta encara que no hagi estat així i l’hagin induïda a creure que sí que l’ha fet 

bé. El filòsof Robert Nozick va explicar, gràficament, aquesta possibilitat imaginant-se una “màquina 

d’experiències” a la qual poguéssim connectar-nos per tenir la falsa il·lusió d’estar estimant, treballant o 

menjant, i que ens permetés tenir les experiències de satisfacció associades a tals activitats, encara que, en 

realitat, no estiguéssim fent res d’això en absolut. La majoria de les persones, aposta Nozick, no optarien per 

l’esmentada màquina d’experiències, sinó que preferirien tenir una vida d’eleccions i activitats pròpies, fins i 

tot sabent, per endavant, que moltes d’aquestes activitats els oferirien frustracions. I la majoria dels seus 

lectors i lectores coincideixen amb ell. 

En definitiva, l’enfocament utilitarista infravalora la llibertat. Aquesta pot ser entesa com un mitjà per a 

l’obtenció de satisfacció i, en aquest aspecte, els utilitaristes i els teòrics de les capacitats podem coincidir, ja 

que també nosaltres subratllem la importància instrumental de la llibertat. Però la llibertat d’elegir i actuar 

és una finalitat a més d’un mitjà, i aquest és l’aspecte que l’actitud utilitarista convencional no pot captar. 

[8] [LES POLÍTIQUES PÚBLIQUES, MÉS ENLLÀ DE PODER TENIR CURA DE LES PERSONES, HAN DE PROTEGIR I 

RESPECTAR LA LLIBERTAT D’ELECCIÓ D’AQUESTES] 

La qüestió de la llibertat d’elecció i l’agència ocupen un lloc preponderant en el context de vides com la de la 

Vasanti. Les dones solen ser tractades com a persones dependents passives —criatures que cal cuidar (o no)—

, més que no pas com a éssers humans independents, mereixedors de respecte per les seves decisions. Per 

dir-ho d’una altra manera, tendeixen a ser infantilitzades. Nosaltres pensem que, dins d’uns límits, la 

satisfacció és un objectiu apropiat en el cas de les nenes i els nens de poca edat, encara que també volem 

que tractin d’iniciar la seva activitat bastant aviat, per molt que aquesta els reporti alguna frustració. Però, 

sens dubte, cap estat passiu de satisfacció no és un objectiu apropiat per als éssers humans adults. Existeix 

una gran diferència entre una política pública orientada a cuidar-se de les persones i una altra que pretengui 

respectar i protegir la llibertat d’elecció. Fins i tot en l’àmbit de la nutrició, on, inicialment, es podria pensar 

que la satisfacció és l’únic que ens interessa, podem veure que una política que es limiti a subministrar menjar 

a les persones en comptes de donar-los la possibilitat d’elegir en matèria d’alimentació serà insuficientment 

respectuosa amb la llibertat d’elles. Aquesta no deixa de ser, en el fons, una versió més de l’argument que la 

raó pràctica domina sobre tots els altres objectius perquè fa que la recerca de la consecució d’aquests estigui 

a l’altura del que dicta la dignitat humana. 

 

CAPÍTOL 3. TERCERA SECCIÓ. ENFOCAMENTS BASATS EN ELS RECURSOS (SECCIÓ SENCERA) 

[1] [IDEA PRINCIPAL EN LA QUAL ES FONAMENTEN ELS “ENFOCAMENTS BASATS EN ELS RECURSOS”, ELS QUALS 

EQUIVALEN A UNA VERSIÓ IGUALITARISTA DE L’ENFOCAMENT DEL PIB] 

Una alternativa popular a l’enfocament utilitarista és la constituïda per un grup d’enfocaments que insta a 

una assignació igualitària (o més adequada des del punt de vista distributiu) dels recursos bàsics, entenent 

que la riquesa i la renda són recursos multiusos d’aquesta classe. Amartya Sen critica, sovint, tals enfocaments 

i se centra, concretament, en la teoria dels “béns primaris” exposada per John Rawls en la seva Teoria de la 

justícia. De tota manera, i ja que, per a Rawls, els béns primaris són, només, un element més d’una teoria 

general summament complexa, potser és millor no evocar les seves tesis i considerar, en el seu lloc, una 

proposta més simple, com la que vindria a dir que un país és millor per als seus ciutadans i ciutadanes com 

més recursos té, sempre que els divideixi igualitàriament (o amb prou igualtat) entre tots els seus habitants. 

https://espaihermes.com/


https://espaihermes.com Història de la Filosofia Lectura de textos 
ISBN: 978-84-09-76230-9 M. Nussbaum 

12 

Anomenen aquesta proposta “enfocament basat en els recursos”. Aquest enfocament vindria a ser una versió 

igualitarista de l’enfocament del PIB. 

[2] [ELS ENFOCAMENTS BASATS EN ELS RECURSOS TENEN LA VIRTUT DE PREOCUPAR-SE PER LA DISTRIBUCIÓ 

DE LA RIQUESA, PERÒ TAMBÉ SE’LS PODEN FER OBJECCIONS: LA PRIMERA ÉS QUE LA RENDA I LA RIQUESA NO 

SÓN BONS INDICADORS DEL QUE UNA PERSONA ÉS CAPAÇ DE FER I SER] 

Aquest programa tindria la virtut de preocupar-se molt per la distribució. Ara bé, també toparia amb 

formidables objeccions. Per començar, la renda i la riquesa no són uns bons indicadors representatius d’allò 

que les persones són realment capaces de fer i de ser. Cada individu té necessitats diferents de recursos per 

assolir un nivell similar de funcionament, i també té facultats i aptituds diferents per convertir recursos en 

funcionaments. Algunes de les diferències rellevants són de caràcter físic: un nen necessita més proteïnes 

que un adult per a un funcionament físic saludable, i una dona embarassada o una mare alletant necessiten 

més nutrients que una que no estigui en estat. Cap política pública assenyada no donaria els mateixos 

recursos, relacionats amb la nutrició, a totes les persones, sinó que, per exemple, en dedicaria més a les 

necessitats proteíniques dels nens, ja que l’objectiu assenyat d’aquesta classe de polítiques no té en compte, 

només, el repartiment equitatiu de diners, sinó també el fet de facilitar, a les persones, la capacitat de 

funcionar. Els diners no són més que un instrument. 

[3] [LA SEGONA OBJECCIÓ ÉS QUE UNA DISTRIBUCIÓ MERAMENT IGUALITÀRIA DE LA RIQUESA NO SOLUCIONA, 
PER SI MATEIXA, LES DESIGUALTATS SOCIALS QUE TENEN EL SEU ORIGEN EN LA DISCRIMINACIÓ DE CERTS 

COL·LECTIUS NI LES NECESSITATS ESPECÍFIQUES DE CERTES MINORIES] 

A més, algunes de les diferències rellevants són creades per desigualtats socials persistents i, en aquest punt, 

l’enfocament basat en els recursos —com els enfocaments prèviament considerats— demostra ser un aliat 

de l’statu quo. Per situar les dones i els homes en una posició similar respecte a les oportunitats educatives 

en una societat que devalua fortament l’educació femenina, haurem de gastar més en aquesta última que en 

la masculina. Si volem que les persones amb discapacitats físiques siguin capaces de desplaçar-se, en una 

societat, de la mateixa manera que les persones “normals”, necessitarem dedicar-los diners addicionals, 

adaptant els edificis mitjançant la construcció de rampes, o introduint plataformes elevadores en els 

autobusos, entre altres mesures. Aquests dos casos són similars: la raó per la quals necessita una despesa 

extraordinària és que la societat en qüestió ha obrat de manera injusta en el passat, construint un entorn 

social que ha marginat certes persones. Però aquesta despesa pot estar justificada, fins i tot, encara que no 

tingui una finalitat compensatòria, si bé, en aquest cas, l’argument justificador és un xic diferent: potser és 

més car educar un nen nascut amb síndrome de Down que altres nens i nenes, però una societat compromesa 

a educar tots els seus ciutadans i ciutadanes no hauria de defugir aquest desemborsament. L’important, per 

a les finalitats que aquí perseguim, és que, ni en un cas ni en l’altre, no se’ns parla prou de l’enfocament basat 

en els recursos sobre com els està anant, realment, a les persones. Podria, fins i tot, atorgar puntuacions 

elevades a una nació que ignorés les protestes de grups marginats o subordinats. 

[4] [LA RENDA I LA RIQUESA NO SÓN INDICADORS REPRESENTATIUS DE LA CAPACITAT PER FUNCIONAR EN 

MOLTES ÀREES, JA QUE NO GARANTEIXEN EL RESPECTE I LA INCLUSIÓ SOCIALS DE DETERMINATS COL·LECTIUS 

NI EVITEN, PER SI MATEIXES, LA SEVA DISCRIMINACIÓ I ESTIGMATITZACIÓ] 

La renda i la riquesa no són indicadors representatius adequats de la capacitat per funcionar en moltes àrees. 

Són, segurament, mesures especialment mal aproximades del respecte social, la inclusió i la no-humiliació. 

Les societats contenen, habitualment, grups que són, raonablement, rics, però que es troben exclosos 

socialment: era el cas dels jueus en l’Europa dels segles xviii i xix, o el dels gais i les lesbianes en els Estats 

Units d’Amèrica del segle xx. Encara que igualéssim la riquesa i la renda per complet, per a tots els individus, 

no ens deslliuraríem de l’estigma ni de la discriminació. 

https://espaihermes.com/


https://espaihermes.com Història de la Filosofia Lectura de textos 
ISBN: 978-84-09-76230-9 M. Nussbaum 

13 

[5] [LA DISTRIBUCIÓ MÉS O MENYS IGUALITÀRIA DE LA RENDA I LA RIQUESA TAMPOC NO GARANTEIXEN 

ALTRES BÉNS ESSENCIALS, QUE TAMBÉ HAN DE SER OBJECTE DE LES POLÍTIQUES PÚBLIQUES, COM LES 

LLIBERTATS O UN MEDI AMBIENT POC CONTAMINAT] 

Hi ha, d’altra banda, alguns béns que poden estar totalment, o pràcticament, absents en una societat en la 

qual la riquesa i la renda siguin raonablement altes i hi estiguin distribuïdes de forma bastant igualitària. 

Una societat així podria continuar mancant, igualment, de llibertat religiosa, o de llibertat d’expressió i 

associació. O els seus membres podrien gaudir d’aquestes llibertats, però no de l’accés a un medi ambient, 

raonablement, poc contaminat. El PIB per capita, fins i tot en el cas que estigui distribuït de forma igualitària, 

no és un bon indicador de l’existència d’aquests altres importants béns. Si creiem que totes aquestes coses 

tenen importància, ens interessarà que les polítiques públiques se centrin en cada una d’elles, en comptes 

de suggerir que totes quedin satisfetes, si ens centrem, exclusivament, en la renda i la riquesa. 

 

CAPÍTOL 3. QUARTA SECCIÓ. LES CAPACITATS I LA QÜESTIÓ DEL MESURAMENT (SECCIÓ 

SENCERA) 

[1] [ELS PROBLEMES PLANTEJATS PELS ENFOCAMENTS CRITICATS PER NUSSBAUM JUSTIFIQUEN LES 

PREGUNTES CLAU DE L’ENFOCAMENT DE LES “CAPACITATS” I SERVEIXEN PER DEFINIR ELS SEUS TRETS 

CARACTERÍSTICS] 

De totes aquestes objeccions, va néixer la idea que les preguntes que, en realitat, ens hem de fer són les 

següents: Les persones, què són, realment, capaces de fer i de ser? I quines són les oportunitats reals que la 

societat els ha donat per actuar i per elegir? L’enfocament en qualsevol de les seves formes —tant la de la 

teoria comparativa de la qualitat de vida feta servir per Sen i pels economistes del desenvolupament influïts 

per ell, com la de la teoria de la justícia mínimament exigible que jo he desenvolupat— recalca 

l’heterogeneïtat i la incommensurabilitat de totes les oportunitats o capacitats importants, la importància de 

la distribució, i l’escassa fiabilitat de les preferències com indicadors dels objectius que, realment, val la pena 

de perseguir. 

[2] [ORIGEN I ABAST DE LA FUNCIONALITAT DE L’ÍNDEX DE DESENVOLUPAMENT HUMÀ (IDH) DEL PROGRAMA 

DE LES NACIONS UNIDES PER AL DESENVOLUPAMENT] 

Els que hagin llegit els “informes de desenvolupament humà” del Programa de les Nacions Unides per al 

Desenvolupament s’hauran adonat que encara es classifiquen les nacions conforme a una mesura única: 

l’índex de desenvolupament humà (IDH). L’IDH és el resultat d’una agregació ponderada de dades sobre 

l’esperança de vida, l’acompliment educatiu i el PIB per càpita. (Les ponderacions s’expliquen en un apèndix 

tècnic que s’inclou en cada un dels informes.) Podríem al·legar, doncs, que l’IDH comet el mateix excés de 

simplificació que el que estan acusats els altres enfocaments. Però aquesta objecció malinterpretaria el paper 

de l’IDH. L’IDH és estratègic. Es va inserir al primer informe en la darreria del procés de formulació (i contra 

les objeccions d’alguns puristes) perquè Mahbub ul Haq, pragmàtic consumat, creia que els països 

acostumats a les classificacions úniques no acceptarien cap altra cosa i, per tant, els informes no tindrien 

repercussió, llevat que produïssin una classificació d’aquest tipus. El que de veritat importava, doncs, era 

confeccionar un indicador únic diferent, que donés un pes important en les ponderacions a factors (com la 

longevitat o l’educació) sobre els quals, normalment, no es posava cap èmfasi en les classificacions de nacions 

pel seu nivell de desenvolupament. Una vegada aquest indicador, únic i diferent, ressaltador de la 

importància de la salut i l’educació, hagués captat l’atenció general, era de suposar que la gent provaria de 

burxar per sota de la primera taula de resultats i llegiria les dades desagregades exposades en la resta de 

l’informe. En aquestes xifres desagregades és on hi ha la substància real, però un indicador únic (més indicatiu 

que definitiu) pot dirigir la nostra atenció cap a certs aspectes destacats de les dades. 

https://espaihermes.com/


https://espaihermes.com Història de la Filosofia Lectura de textos 
ISBN: 978-84-09-76230-9 M. Nussbaum 

14 

[3] [EN CONTRA DEL QUE PODRIA SEMBLAR, L’IDH NO SIMPLIFICA LA REALITAT NI LA REDUEIX A UN ÚNIC 

NOMBRE, COM HAN FET ELS ENFOCAMENTS QUE FINS ARA S’HAN CRITICAT] 

Al llarg dels anys, els informes han anat mantenint tant l’IDH com les dades desagregades, però han afegit, 

també, altres agregacions suggeridores. L’IDG (l’índex de desenvolupament humà relatiu al gènere) corregeix 

l’IDH incloent els desequilibris entre gèneres, i alguns països que s’enorgullien de la seva posició elevada en 

la taula de l’IDH (com, per exemple, el Japó) es van sorprendre de veure’s molt per sota en la llista de l’IDG. 

La MAG (la mesura d’apoderament de gènere) mesura no els avenços de les dones en terrenys com la 

longevitat o l’educació, sinó el seu accés a càrrecs directius i polítics. També aquest indicador ha resultat ser 

molt esclaridor, ja que, en diversos casos, s’observa una notòria discrepància entre l’IDG i la MAG: la MAG, 

fins i tot, essent un indicador agregat, indueix el lector a valorar la importància que el poder directiu i polític 

té per separat com a element de la igualtat de les dones. Així mateix, s’han anat afegint altres suggeridores 

mesures agregades. A més, cada informe gira entorn d’un tema destacat (la tecnologia, els drets humans o 

altres qüestions) i recull altres articles i estudis atapeïts de dades. Ningú que utilitzi aquests informes, doncs, 

no pot tenir la impressió que l’únic que importa és un indicador d’un sol nombre. Aquests nombres únics van 

dirigint la nostra atenció cap a les diverses capacitats centrals pertinents. 

[4] [S’ANALITZA SI LES “CAPACITATS” ES PODEN MESURAR I COM] 

És natural preguntar-se si les capacitats poden mesurar-se i de quina manera. Tendim a sucumbir al que 

podríem anomenar “la fal·làcia del mesurament”, o el que és el mateix, al convenciment que, quan una 

determinada cosa (posem per cas el PIB) és fàcil de mesurar, aquesta ha de ser la més pertinent o la més 

central. No cal dir que això no té per què ser així. Però qui proposi un nou criteri de valor de l’acció pública 

necessitarà mostrar, de tota manera, que, en principi almenys, podem trobar maneres de mesurar aquest 

valor. Les capacitats són plurals, però això no significa que no les puguem mesurar cada una per separat. La 

dificultat rau en el fet que la noció de capacitat combina, de manera complexa, la preparació interna amb 

l’oportunitat externa, per la qual cosa és molt probable que el seu mesurament no resulti senzill. Aquesta 

qüestió ocupa, com és lògic, moltes de les persones que treballen en aquest enfocament i, de resultes d’això, 

s’està desenvolupant una àmplia bibliografia especialitzada en el mesurament de capacitats. És possible que, 

de vegades, hàgim d’inferir la capacitat a partir de les pautes de funcionament. Suposem, per exemple, que 

observem que la participació electoral és menor entre la població afroamericana. No podrem inferir una 

absència de capacitat a partir d’aquesta absència de funcionament, ja que les persones podrien haver optat, 

simplement, per no votar. Però, quan un patró de participació baixa està correlacionat, a més, amb una 

situació de subordinació i estigma socials, podem sospitar, amb més fonament, que hi ha presents certs 

impediments subtils que interfereixen en la capacitat política. Podríem estar parlant d’obstacles en el registre 

del cens de votants, dificultats en l’accés als col·legis electorals o denigració d’aquests electors en les 

esmentades escoles; també podria tractar-se de desigualtats educatives, sensació persistent d’impotència i 

altres deficiències de capacitat menys tangibles. Però la complexitat de la qüestió no significa que no sigui 

real i susceptible d’estudi: per això la resposta correcta a tal complexitat és la d’esforçar-se més per detectar 

i mesurar els factors pertinents. De la mateixa manera, si volguéssim saber si les persones tenen accés al joc 

i a l’esbargiment, començaríem per observar el més evident: les hores que dediquen al treball i les reservades 

al lleure. Però això ens portaria, de seguida, a analitzar temes més complexos, com ara la ubicació, l’estat de 

manteniment i la seguretat dels parcs i d’altres instal·lacions d’esbarjo. 

[5] [PER PODER MESURAR ALGUNES CAPACITATS, MÉS QUE UNA ESCALA NUMÈRICA, ÉS MÉS ADIENT FER 

SERVIR UNA VALORACIÓ QUALITATIVA] 

És habitual pensar que el mesurament suposa l’aplicació d’algun tipus d’escala numèrica. En la vida real, 

tanmateix, cal estar familiaritzats amb altres formes de mesurament de caràcter més qualitatiu. Quan el 

Tribunal Suprem dels Estats Units d’Amèrica es pregunta si una determinada llei vulnera la garantia de la 

llibertat d’expressió continguda en la Primera Esmena de la Constitució, els magistrats no utilitzen una escala 

https://espaihermes.com/


https://espaihermes.com Història de la Filosofia Lectura de textos 
ISBN: 978-84-09-76230-9 M. Nussbaum 

15 

numèrica conforme a la qual ordenen diferents règims d’expressió, sinó que consulten el text constitucional, 

els precedents del mateix tribunal, i altres materials històrics i socials pertinents. De tota manera, sembla 

correcte afirmar que el tribunal acaba decidint si una determinada política situa alguns ciutadans i ciutadanes 

per sota d’un llindar acceptable al qual es refereix la llibertat d’expressió. El que aquí suggereixo és que 

algunes capacitats han de ser mesurades d’aquesta manera i no conforme a cap escala quantitativa. Si 

haguéssim cregut que una escala numèrica hauria resultat útil en casos relatius a la llibertat d’expressió, o a 

la religió, probablement ja n’hauríem utilitzat alguna. Tanmateix, la forma discursiva d’anàlisi que s’ha 

desenvolupat en el lloc corresponent sembla apropiada, si més no, per a certes qüestions relacionades amb 

el nivell llindar d’un dret fonamental. 

 

CAPÍTOL 3. CINQUENA SECCIÓ. ENFOCAMENTS BASATS EN ELS DRETS HUMANS (1R, 2N I 6È 

PARÀGRAFS) 

[1] [PUNTS EN COMÚ DE L’ENFOCAMENT DE LES “CAPACITATS” I EL MOVIMENT INTERNACIONAL EN DEFENSA 

DELS DRETS HUMANS I ASPECTES EN ELS QUALS AQUEST MOVIMENT MOSTRA DEFICIÈNCIES] 

L’enfocament de les capacitats està estretament unit al moviment internacional de defensa dels drets 

humans. En el fons, la meva pròpia versió està caracteritzada com una espècie d’enfocament basat en els 

drets humans. Sen també posa en relleu l’estret vincle existent entre les capacitats i els drets humans. 

L’enfocament de les capacitats i el dels drets humans coincideixen entorn de la idea segons la qual totes les 

persones tenen dret a certs béns centrals en virtut de la seva humanitat mateixa, i que un dels deures 

fonamentals de la societat és el de respectar tals drets i donar-hi suport. (El meu enfocament afirma que els 

animals no humans també tenen drets; en aquest sentit, almenys, és més ampli que l’enfocament dels drets 

humans.) Hi ha també una relació estreta quant al contingut. Les capacitats de la meva llista coincideixen, 

substancialment, amb els drets humans reconeguts en la Declaració Universal i en altres instruments 

semblants. Cobreixen, efectivament, el mateix terreny que els anomenats drets de primera generació (els 

drets polítics i els civils) i de segona generació (els econòmics i els socials). I exerceixen un paper similar, ja 

que proporcionen una base tant per a les comparacions transculturals com per a les garanties constitucionals. 

I si el paradigma dels drets humans ha estat criticat per no fer prou atenció a qüestions relacionades amb el 

gènere, la raça i altres qüestions per l’estil, l’enfocament de les capacitats (els millors enfocaments basats en 

els drets humans, per cert) prova de remeiar tals defectes. 

[2] [EN QUINS ASPECTES CONCRETS L’ENFOCAMENT DE LES “CAPACITATS” BUSCA MILLORAR ELS 

ENFOCAMENTS CONVENCIONALS DE DEFENSA DELS DRETS HUMANS] 

En certs i importants sentits, l’enfocament de les capacitats complementa els enfocaments convencionals 

dels drets humans, entre altres coses, pel seu caràcter explícit i per la seva claredat filosòfiques a propòsit de 

les nocions bàsiques rellevants i per l’atractiu de les seves formulacions específiques. Per exemple, per tal 

que algú tingui drets, l’enfocament només exigeix que hagi nascut humà o humana i que compti amb un 

mínim nivell d’agència; no estipula requisits com la racionalitat ni altres propietats específiques. D’aquesta 

manera, permet que es reconegui la igualtat dels drets humans de les persones amb discapacitats cognitives. 

A més, articula i expressa, amb més claredat que la majoria dels enfocaments convencionals sobre els drets 

humans, la relació entre aquests últims i la dignitat humana (ja que les capacitats centrals es defineixen, en 

part, en termes de dignitat). Articula, amb similar claredat, la relació entre els drets humans i els d’altres 

espècies (tots els éssers sensibles tenen drets basats en la justícia, i els “conflictes tràgics” han de resoldre’s 

com es resoldrien dins d’una mateixa espècie; és a dir, aspirant a aconseguir un món en el qual no hi hagi 

aquests conflictes). Finalment, explicita la relació entre els drets i els deures humans. L’enfocament dels drets 

humans no és una teoria plenament integrada; l’enfocament de les capacitats, tanmateix, prova de ser, 

precisament, una d’aquestes. 

https://espaihermes.com/


https://espaihermes.com Història de la Filosofia Lectura de textos 
ISBN: 978-84-09-76230-9 M. Nussbaum 

16 

[3] [CRÍTICA AL PAPER QUE S’ATORGA A L’ESTAT EN MATÈRIA DE DRETS DINS LA TRADICIÓ POLÍTICA I JUDICIAL 

DELS ESTATS UNITS] 

L’enfocament de les capacitats complementa, en aquests sentits esmentats, el model convencional dels drets 

humans. Però també aporta crítiques de, com a mínim, algunes versions familiars d’aquest model. Una idea 

prominent en matèria de drets, molt comuna en la tradició política i judicial dels Estats Units d’Amèrica, és la 

que els entén com barreres davant la interferència de l’acció estatal: n’hi ha prou que l’Estat no s’immisceixi 

en els assumptes dels seus ciutadans i ciutadanes per tal que es considerin garantits els drets d’aquests i 

aquestes. L’enfocament de les capacitats, per la seva part, insisteix en el fet que tots els drets comporten una 

acció positiva per part del govern: aquest ha de donar suport, activament, a les capacitats de les persones i 

no tan sols abstenir-se de posar-los obstacles. En absència de cap acció, els drets no són més que paraules en 

un paper. La Vasanti no rebia pallisses del govern de Gujarat, sinó del seu marit, però un govern que no 

promulgui i vigili, activament, el compliment d’una legislació contra la violència domèstica, o que no faciliti, 

a les dones, l’educació i les habilitats que aquestes necessiten per obtenir un salari que els permeti de 

guanyar-se la vida en cas que abandonin un matrimoni en el qual són objecte d’abusos, és responsable de la 

indignitat que pateixen aquestes dones. Els drets fonamentals no són més que paraules, fins que l’acció de 

l’Estat els converteix en reals. La sola idea de “llibertat negativa”, que tan sovint s’esmenta a propòsit 

d’aquestes qüestions, és, senzillament, incoherent: totes les llibertats són positives, ja que expressen la 

llibertat de fer, o de ser, alguna cosa, i totes exigeixen la inhibició de la interferència d’altres. Aquest és un 

argument en el qual hem de posar èmfasi, molt especialment pel que fa als Estats Units d’Amèrica, on hi ha 

força gent que creu que el govern, com més inactiu es manté, més bé fa la seva feina. 

 

CAPÍTOL 4. QUARTA SECCIÓ. POSICIONS BASADES EN EL CONTRACTE SOCIAL (3R, 4T, 5È I 6È 

PARÀGRAFS) 

ABSTRACT 

Aquest text compara l’enfocament de les capacitats amb les teories del contracte social. Nussbaum reconeix 

el valor del contractualisme per pensar la imparcialitat, però en critica els supòsits, ja que exclou les persones 

amb discapacitats greus i els animals no humans del marc de la justícia. L’enfocament de les capacitats 

amplia el subjecte de justícia i fonamenta els drets en la dignitat i l’agència, no en la racionalitat contractual. 

[1] [PRESSUPÒSITS TEÒRICS SOBRE ELS QUALS ES CONSTRUEIXEN LES TEORIES CONTRACTUALISTES] 

La teoria clàssica del contracte social parteix de l’observació que totes les estructures socials existents han 

estat dictades per jerarquies artificials de riquesa, classe i prestigi. Si desposseíssim els éssers humans de tots 

aquests avantatges artificials, es pregunta la teoria, quin tipus de societat elegirien? Aquesta espècie 

d’experiment imaginari té un enorme valor, i la famosa “posició original” de Rawls és una versió d’aquest: en 

una situació hipotètica d’ignorància de la classe, la riquesa, la raça i el sexe que tindran, es demana, a uns 

individus racionals, que seleccionin uns principis de justícia per a la societat en la qual viuran. Tanmateix, en 

el procés mateix de construcció d’aquest experiment mental (que se suposa que ens ha de mostrar que les 

institucions haurien de respectar el fet que tots compartim la mateixa condició humana, malgrat els 

avantatges artificials que ens divideixen), totes les teories contractualistes (incloent-hi la de Rawls) 

assumeixen una igualtat aproximada de poder físic i mental entre tots els participants. I és, precisament, el 

coneixement d’aquesta igualtat aproximada (fins al més feble d’aquests individus pot matar furtivament el 

més fort) el que convenç els implicats i les implicades del fet que no seran capaços de dominar els altres amb 

certesa, i que, per tant, els convé, a tots i a totes, cedir alguns dels seus actius naturals i consentir que se’ls 

imposin certes restriccions polítiques i legals. La teoria afirma que el contracte se subscriu per avantatge 

recíproc dels participants: és aquest avantatge (i no l’altruisme ni l’amor pels altres) el que els reuneix en 

societat. (Òbviament, les teories d’aquesta classe no afirmen que les persones reals manquen de 

https://espaihermes.com/


https://espaihermes.com Història de la Filosofia Lectura de textos 
ISBN: 978-84-09-76230-9 M. Nussbaum 

17 

beneficència: la teoria es limita a traçar una representació hipotètica; no està elaborant una història ni una 

antropologia. El que sí que diuen aquestes teories és que no tenim per què suposar la presència d’un estès 

instint caritatiu entre les persones per mostrar com es posa en marxa el contracte.) 

[2] [LES TEORIES CONTRACTUALISTES ENS PROPORCIONEN UNA BONA MANERA D’ENTENDRE LA COOPERACIÓ 

I LA JUSTÍCIA SOCIALS I ENS PERMETEN CONÈIXER COM SERIA UNA SOCIETAT BASADA EN UN IDEAL 

D’IMPARCIALITAT] 

Aquestes teories ens proporcionen una bona manera d’entendre la cooperació i la justícia socials. Si estem 

d’acord que la justícia ens exigeix que tractem, imparcialment, les persones, sense afavorir un individu o un 

grup per damunt de cap altre per raó de la seva riquesa, la seva classe o qualssevol altres avantatges artificials 

(com la raça o el gènere), llavors aquestes teories ens serveixen de gran ajut per saber quin aspecte tindria 

una societat erigida sobre un ideal d’imparcialitat. La teoria de la justícia de Rawls és una de les grans fites de 

la filosofia política occidental contemporània. Resol, certament molt bé, el conjunt de problemes que es 

proposa, inicialment, de resoldre. El fet de demostrar que una perspectiva rival la supera, a l’hora d’abordar 

tota aquesta llista de problemes, seria una tasca d’una dificultat colossal que l’enfocament de les capacitats 

no s’ha proposat afrontar encara. 

[3] [ELS SUPÒSITS EN ELS QUALS ES FONAMENTEN LES TEORIES CONTRACTUALISTES MARGINEN LES PERSONES 

DISCAPACITADES EN EL PROCÉS D’ELABORACIÓ DEL CONTRACTE; I, FINS I TOT, LES EXCLOUEN DE LA JUSTÍCIA 

POLÍTICA] 

Però els supòsits de la igualtat aproximada i de l’avantatge recíproc o mutu impedeixen que l’enfocament 

abordi bé aquells casos en els quals es produeix una acusada asimetria de poder entre els individus 

potencialment subscriptors del contracte, la qual no pot ser corregida, fàcilment, variant la renda i la riquesa 

sense més ni més. Aquesta és, precisament, la raó per la qual les persones amb discapacitats físiques i 

cognitives greus queden, explícitament, omeses de la “posició original” i no apareixen incloses dins la 

definició de les capacitats dels ciutadans i les ciutadanes d’una “societat ben ordenada”. Les capacitats de les 

esmentades persones són necessitats que, segons el mateix Rawls, caldrà abordar en el seu moment, però 

que no són preses en consideració quan la societat selecciona els seus principis i estructures més 

fonamentals. En la pràctica, això significa que s’han de sotmetre a la dominació d’altres persones (per molt 

benèvoles que aquestes siguin). Aquest problema es veu exacerbat, a més, pel fet que la concepció kantiana 

que Rawls té de la persona està basada en la racionalitat (tant en la racionalitat prudencial com en la moral), 

de manera que els éssers humans afectats de discapacitats cognitives serioses, senzillament, no compten 

com a persones pròpiament dites segons aquest enfocament. Rawls afirma, explícitament, que els éssers 

humans que siguin incapaços de subscriure acords o contractes no són creditors de justícia política. Així, 

doncs, Rawls posa en dubte l’aplicabilitat de la qüestió de la justícia en general en el cas de moltíssimes 

persones amb discapacitats. 

[4] [LES TEORIES CONTRACTUALISTES TAMBÉ MARGINEN DELS DEURES POLÍTICS ELS ANIMALS NO HUMANS 

QUAN AQUESTS HAN DE SER SUBJECTES DE JUSTÍCIA I SÓN POSSEÏDORS D’UNA DIGNITAT] 

Respecte als animals no-humans, Rawls no creu que la nostra relació amb aquests impliqui abordar temes 

relacionats amb la justícia presumiblement per raons similars a les anteriors; és a dir, per l’absència, en ells, 

de capacitat racional. Per això entén que tenim deures ètics envers els animals, però no deures polítics. 

Sostinc que la presència, en un ens, de qualsevol tipus de capacitat d’acció (agència) o de conació, 

acompanyades de la seva condició d’ésser sensible, fa que siguin pertinents les qüestions relacionades amb 

la justícia i que resulti apropiat considerar, l’ésser en qüestió, objecte d’una teoria política de la justícia, sigui, 

o no, capaç d’entendre o de valorar l’esmentada teoria. Aquesta diferència en la concepció bàsica d’on (i per 

a qui) resulta apropiada la justícia em porta a la conclusió (immediata per a mi) que gairebé tots els animals 

(a excepció, potser, d’aquells dotats d’una sensibilitat molt reduïda i de nul·la mobilitat, com podria ser el cas 

https://espaihermes.com/


https://espaihermes.com Història de la Filosofia Lectura de textos 
ISBN: 978-84-09-76230-9 M. Nussbaum 

18 

de les esponges) són subjectes de justícia i posseïdors d’una dignitat (vinculada a la forma d’agència 

característica de la seva espècie) que és mereixedora del respecte i del suport de les lleis i les institucions. 

L’enfocament de les capacitats necessita ser modificat per abordar les obligacions envers els animals no-

humans, però aquesta modificació és senzilla i immediata, i no obliga a desfer-se de cap element essencial 

de la teoria. 

 

CAPÍTOL 4. SISENA SECCIÓ. CONSEQÜENCIALISME I DEONTOLOGIA (1R, 3R, 4T I 5È 

PARÀGRAFS) 

[1] [DESCRIPCIÓ DELS FONAMENTS BÀSICS I DELS TRETS DISTINTIUS DE LES TEORIES CONSEQÜENCIALISTES I 

LES TEORIES DEONTOLÒGIQUES] 

En ètica i en política, els enfocaments filosòfics solen dividir-se (de vegades, de manera manifestament 

simplista) en dos grups. Els conseqüencialistes són aquells que valoren la bondat d’una opció preguntant-se 

si (i en quina mesura) maximitza les millors conseqüències, definides conforme a una certa teoria de quines 

conseqüències són bones i quines no. Dit d’una altra manera: parteixen d’una concepció del bé i defineixen 

el que és correcte i el que és incorrecte d’una elecció 

en funció de l’esmentada concepció. Es diferencien de les perspectives deontològiques, que són aquelles que 

parteixen d’una concepció del deure o l’acció correcta i permeten la recerca del bé només dins dels confins 

del que és correcte. Kant, per exemple, permet que l’agent moral busqui la felicitat, però només si ho fa 

estrictament dins dels límits d’una moral construïda sobre el respecte i la imparcialitat. 

[2] [L’ENFOCAMENT DE LES “CAPACITATS” ESTÀ ESTRETAMENT LLIGAT A LA DEONTOLOGIA KANTIANA I 

COMPARTEIX AMB AQUESTA ELS SEUS PRINCIPIS FONAMENTALS I LA SEVA CRÍTICA A L’UTILITARISME] 

L’enfocament de les capacitats està estretament vinculat a la deontologia. Un dels seus antecedents històrics 

més importants és Kant, ja que afirma que la persecució de l’objectiu del benestar social no s’hauria de fer 

mai de manera que vulnerés els drets fonamentals de les persones. De fet, coincideix, amb els kantians, a 

afirmar que l’utilitarisme no atribueix la importància correcta a cada persona ni la idea de respecte per les 

persones. El principi segons el qual cada persona és una finalitat en si mateixa, al qual he atribuït una 

rellevància central en aquest enfocament, des de Dones i desenvolupament humà, en endavant, és una versió 

d’aquest deure de respecte a la humanitat com a finalitat en si mateixa (i de l’obligació consubstancial de no 

tractar-la com un simple mitjà) propugnat per Kant en el seu moment. 

[3] [L’ENFOCAMENT DE LES “CAPACITATS” SEGUEIX LA DEONTOLOGIA, TAMBÉ, EN LA SEVA DEFENSA DEL 

LIBERALISME POLÍTIC AMB EL QUAL EL CONSEQÜENCIALISME ÉS MÉS INCOMPATIBLE] 

L’enfocament de les capacitats també se situa molt pròxim a la deontologia en la seva adopció del liberalisme 

polític. El conseqüencialisme sol presentar-se, normalment, com una doctrina comprensiva: l’elecció correcta 

(no importa el lloc ni el tema) és aquella que maximitza les conseqüències bones tal com les defineix la teoria. 

Els conseqüencialistes no distingeixen, normalment, entre un àmbit polític de la vida i la resta dels àmbits, ni 

circumscriuen les seves recomanacions al terreny polític. Asseguren que el seu mètode d’elecció és el correcte 

en tots els contextos. Amb això aconsegueixen plantejar, als ciutadans i a les ciutadanes, exigències que són 

desraonades des del punt de vista del liberalisme polític. Molts ciutadans i ciutadanes religiosos podrien estar, 

perfectament conformes, amb el fet de donar el seu suport a una societat basada en les deu capacitats i, 

alhora, negar-se a acceptar que l’elecció correcta sigui, sempre, aquella que maximitza les conseqüències 

bones: la seva religió ofereix, potser, una concepció diferent de l’elecció correcta. Per això, si el 

conseqüencialisme es presenta (com, normalment, és el cas) com una concepció comprensiva tant de les 

https://espaihermes.com/


https://espaihermes.com Història de la Filosofia Lectura de textos 
ISBN: 978-84-09-76230-9 M. Nussbaum 

19 

accions correctes com de les bones, no podria servir de base per als principis polítics de cap mena de 

liberalisme polític, ja sigui del propugnat per l’enfocament de les capacitats o de qualsevol altre. 

[4] [L’ENFOCAMENT DE LES “CAPACITATS” TAMBÉ ES POT ENTENDRE COM A UNA MENA CONSEQÜENCIALISME 

POLÍTIC JA QUE ES POT CONSIDERAR UN “ENFOCAMENT ORIENTAT ALS RESULTATS” A DIFERÈNCIA DE 

“L’ENFOCAMENT PROCEDIMENTALISTA” QUE CARACTERITZA EL DEONTOLOGISME] 

Hi ha un altre sentit, tanmateix, en què l’enfocament de les capacitats pot ser entès com un parent del 

conseqüencialisme, entès, no directament, com una forma de conseqüencialisme polític i benestarista. I és 

que l’enfocament proclama que la manera correcta de jutjar si una situació política és adequada des del punt 

de vista de la justícia, consisteix a observar resultats: ¿Se satisfan i s’asseguren els drets fonamentals dels 

ciutadans i les ciutadanes? Aleshores, doncs, podria considerar-se com un enfocament orientat a resultats, a 

diferència dels enfocaments procedimentalistes pels quals solen decantar-se els deontologistes. John Rawls 

ofereix el següent, i molt esclaridor, exemple. Suposem que estem repartint un pastís entre diverses persones 

i volem dividir-lo a trossos equitatius. Una manera d’entendre aquesta equitat és fixar-nos en el resultat de 

la divisió: el procés equitatiu o imparcial seria, doncs, aquell segons el qual s’ha repartit, a parts iguals, el 

pastís. Però una altra manera de concebre l’equitat és centrant-nos en el procediment: la divisió equitativa o 

imparcial podria ser aquella en què cada una tingués un ganivet per tallar-se’n un tros i servir-se’l. Rawls troba 

similituds entre la seva pròpia teoria i aquest segon tipus de divisió i repartiment. L’enfocament de les 

capacitats, per la seva part, és un exemple del primer. Quan analitzem una societat i ens preguntem si és, 

mínimament, justa, ens fixem en si ha aconseguit i ha assegurat les capacitats de cada un. Evidentment, hi ha 

capacitats que comporten una idea de procediment imparcial (en el dret penal, per exemple, el dret a un 

judici just; en altres àmbits, drets a un procés reglat en diverses esferes). Però aquestes s’integren dins del 

resultat bo, el compliment del qual serveix, de mesura d’avaluació, del (bon o dolent) funcionament de la 

societat. 

 

CAPÍTOL 8. QUARTA SECCIÓ. L’EDUCACIÓ (SECCIÓ SENCERA) 

ABSTRACT 

Nussbaum defensa que l’educació és una capacitat clau i un funcionament especialment fèrtil, perquè 

possibilita el desenvolupament de moltes altres capacitats. L’educació és essencial per a la dignitat, la 

participació democràtica i la igualtat d’oportunitats, i per això ha de ser garantida com a dret fonamental. A 

més de l’alfabetització, ha d’incloure el pensament crític, la imaginació i la formació cívica. 

[1] [IMPORTÀNCIA I PAPER CENTRAL QUE TÉ L’EDUCACIÓ EN EL DESENVOLUPAMENT I L’EXERCICI EFECTIU DE 

LES “CAPACITATS”] 

La importància de l’educació ha estat, des del seu començament, un element central de l’enfocament de les 

capacitats. L’educació (a les escoles, a la família o en els programes de desenvolupament tant per a infants 

com per a adults gestionats per organitzacions no governamentals) forma les aptituds ja existents en les 

persones i les transforma en capacitats internes desenvolupades de moltes classes. Aquesta formació és 

valuosa en si mateixa, però també és una font de satisfacció per a tota la vida. Exerceix, així mateix, una funció 

capital per al desenvolupament i l’exercitació de moltes altres capacitats humanes: és, doncs, un 

“funcionament fèrtil” de summa importància per abordar els problemes del desavantatge i la desigualtat. Les 

persones que han rebut una educació (encara que només sigui bàsica) disposen d’unes opcions molt millors 

de trobar feina, de participació política i d’interacció productiva amb altres persones en la societat, tant a 

nivell local com nacional i, fins i tot, global. Per exemple, les dones que saben llegir escriure són capaces de 

comunicar-se, en el terreny polític, amb altres dones que s’enfronten a problemes similars als seus; deixen, 

així, d’estar aïllades. I aquests avantatges condueixen a d’altres: com que l’educació és una font d’opcions 

https://espaihermes.com/


https://espaihermes.com Història de la Filosofia Lectura de textos 
ISBN: 978-84-09-76230-9 M. Nussbaum 

20 

laborals i de poder polític, millora la posició negociadora d’una dona a la llar, la qual cosa li permet, per 

exemple, plantar cara a les amenaces i a la violència, o bé anar-se’n si no aconsegueix que es produeixin els 

canvis necessaris. Com que l’educació modifica la dinàmica de poder a la llar, també obre oportunitats per a 

una distribució més equitativa de les tasques domèstiques i, això, fa possible que les dones tinguin temps per 

al lleure. Altres intervencions que potencien les capacitats de les dones (com, per exemple, l’accés al crèdit i 

la protecció dels seus drets de propietat) són similarment fèrtils, però l’educació sembla tenir un lloc 

especialment destacat en les iniciatives que moltes nacions han emprès per promoure la igualtat humana al 

llarg dels dos últims segles.  

[2] [A L’ÍNDIA L’EDUCACIÓ HA ESTAT INCLOSA DINS DELS TEXTOS CONSTITUCIONALS COM UN DRET 

FONAMENTAL LLIGAT A LA POSSIBILITAT DE PODER PORTAR UNA VIDA DIGNA] 

L’Índia ha atorgat, a l’educació, la categoria d’un dret fonamental de l’individu. A Mohini Jain, una sentència 

judicial clau que va desembocar en la introducció de l’esmena constitucional que garanteix l’esmentat dret, 

s’argumenta el següent: “La dignitat de l’ésser humà és inviolable. [...] És, abans que res, l’educació la que 

dona lloc a la dignitat humana “. Tal dret es considera bàsic per al “gaudi digne de la vida” i (citant la Declaració 

Universal dels Drets Humans) té per objecte “el ple desenvolupament de la personalitat humana”. En l’altra 

sentència clau en aquest sentit, Unnikrishnan, s’afirma que “el dret a l’educació emana, directament, del dret 

a la vida i està relacionat amb la dignitat de l’individu”. 

[3] [ALS ESTATS UNITS L’EDUCACIÓ MAI NO HA ESTAT CONSIDERADA UN DRET FONAMENTAL A NIVELL 

NACIONAL, ENCARA QUE GAUDEIX D’UNA POSICIÓ MOLT RELLEVANT DINS DEL DRET CONSTITUCIONAL FEDERAL 

DEL PAÍS] 

Els Estats Units no han concedit mai, a l’educació, la categoria de dret fonamental a nivell nacional, encara 

que les constitucions d’alguns estats de la Unió sí que ho hagin fet. De totes maneres, l’educació té una posició 

privilegiada en el dret constitucional federal del país. Una sentència judicial clau, Plyler contra Doe (sobre una 

llei que negava l’accés a l’educació als fills i a les filles d’immigrants il·legals), va ratificar la importància de 

l’educació en uns termes que feien referència directa a les capacitats humanes. En l’esmentat text, les 

al·lusions a l’educació comencen amb una afirmació fonamental de la igualtat de les persones: “La clàusula 

sobre la igualtat de protecció legal [inclosa en la Catorzena Esmena] va ser introduïda amb la intenció, ni més 

ni menys, d’abolir tota legislació injusta basada en la divisió per castes o per classes “. L’educació, segons 

l’opinió majoritària del tribunal en aquell veredicte, té un “paper fonamental a l’hora de mantenir el teixit de 

la nostra societat i de sustentar el nostre patrimoni polític i cultural”. La privació d’educació “cobra un preu, 

inestimablement abusiu, en forma de minva del benestar social, econòmic, intel·lectual i psicològic de 

l’individu, i representa un obstacle de cara a l’èxit individual”. Aquests arguments es desenvolupen més a 

fons en paràgrafs posteriors. Es diu, per exemple, que l’educació “és necessària per preparar els ciutadans de 

cara a la seva participació efectiva i intel·ligent en el nostre sistema polític obert, quelcom vital per preservar 

la llibertat i la independència”. També és crucial per a les oportunitats i el desenvolupament personal: 

“L’analfabetisme és una discapacitat duradora. La impossibilitat de llegir i escriure perjudicarà l’individu privat 

d’educació durant tots i cada un dels dies de la seva vida. L’incalculable peatge que aquesta privació causa en 

l’individu, pel que fa al benestar social, econòmic, intel·lectual i psicològic, i l’obstacle que representa per a 

l’èxit individual, fan summament difícil reconciliar el cost (o el principi mateix) de la negació d’una educació 

bàsica per raó d’estatus, amb el marc d’igualtat revestit en la clàusula sobre la igual protecció legal per a tots 

els individus”. En realitat, doncs, l’opinió majoritària del tribunal concep la igualtat del dret als beneficis de 

l’educació per a totes les persones com una cosa inherent a la igualtat de dignitat d’aquestes, atès el paper 

capital de l’educació en la procuració del desenvolupament i les oportunitats humanes. 

[4] [L’EDUCACIÓ HA DE TENIR UNA FUNCIÓ CLAU EN L’ENFOCAMENT DE LES “CAPACITATS” PERQUÈ ÉS VITAL 

PER PODER ACONSEGUIR LA DIGNITAT, LA IGUALTAT I LA CREACIÓ D’OPORTUNITATS HUMANES, TAL COM HAN 

RECONEGUT, A MÉS DE L’ÍNDIA I ELS ESTATS UNITS, MOLTS ALTRES PAÏSOS] 

https://espaihermes.com/


https://espaihermes.com Història de la Filosofia Lectura de textos 
ISBN: 978-84-09-76230-9 M. Nussbaum 

21 

Així, doncs, tant a l’Índia com als Estats Units (com en moltes altres nacions), l’educació ha estat reconeguda 

com un element particularment central per a la dignitat, la igualtat i l’oportunitat humanes. Si aquests vincles 

són plausibles (com així sembla), llavors l’educació mereix que se li reservi una funció clau en l’enfocament 

de les capacitats. 

Els indicadors integrats en l’índex de desenvolupament humà no permeten que l’esmentat índex ponderi 

l’educació a la par amb factors tan importants com la longevitat, la qual cosa anima tots els països a considerar 

l’èxit educatiu com un dels elements més crucials dels seus respectius èxits nacionals. El profund compromís 

de Sen amb l’avenç educatiu queda patent en el fet mateix que dediqués els diners del seu premi Nobel 

íntegrament a la creació d’un fons (la Fundació Pratichi, anomenada així en honor de la casa de la seva mare 

a Santiniketan, ciutat on Tagore va fundar, en el seu dia, la seva famosa escola) per estudiar i potenciar 

l’educació a Bengala Occidental, el seu estat d’origen. La Fundació Pratichi és una organització dedicada a la 

investigació, no un organisme de decisió i aplicació de polítiques, però els seus càustics informes sobre les 

deficiències educatives en aquell estat han servit per evidenciar les errades i els fracassos —de volada 

nacional i internacional— del govern local. En concret, la seva insistència en la denúncia de pràctiques tan 

corruptes com les de l’absentisme dels docents i les “classes particulars privades” (tutories que molts 

professors i professores imparteixen en horari extraescolar a estudiants adinerats a canvi del cobrament 

d’uns honoraris) ha servit per suscitar un cert moviment popular favorable a la reforma: el poderós i, 

anteriorment inactiu, sindicat de docents s’ha posicionat ja, públicament, en contra de tals pràctiques. 

[5] [ENUMERACIÓ DE LES HABILITATS QUE S’HAN DE POTENCIAR DES DE L’EDUCACIÓ PER AUGMENTAR LES 

OPORTUNITATS DE LES PERSONES I PODER ACONSEGUIR UNA CIUTADANIA DEMOCRÀTICA RESPONSABLE] 

De manera comprensible i no sense certa raó, les intervencions en aquest terreny s’han centrat, sobretot, en 

l’alfabetització lectoescriptora i en la numèrica bàsica, i és segurament correcte, pensar que, quan una 

persona no té aquestes habilitats, se li tanquen moltes oportunitats. De totes maneres, és important no 

circumscriure l’anàlisi de l’educació i de les capacitats en general a tals habilitats. Es necessiten moltes més 

coses perquè una educació contribueixi, de veritat, al desenvolupament humà. En l’actualitat, la majoria de 

les nacions modernes, preocupades com estan per l’increment de la renda nacional i per conquerir o 

conservar una quota del mercat global, s’han anat centrant, cada vegada més, en un conjunt restringit 

d’habilitats comercialitzadores en el mercat laboral i considerades com a generadores potencials de beneficis 

econòmics a curt termini. Però hi ha altres habilitats, relacionades amb les humanitats i les arts (com, per 

exemple, el pensament crític, l’habilitat d’imaginar i d’entendre la situació d’una altra persona posant-se en 

el seu lloc, o la comprensió d’unes nocions elementals sobre la història i l’actual ordre econòmic global), que 

són essencials, sense excepció, per al foment d’una ciutadania democràtica responsable i per a una variada 

sèrie d’altres capacitats que les persones podrien estar interessades a exercir en altres moments de les seves 

vides. Els qui utilitzin l’enfocament de les capacitats han de prestar una gran atenció a qüestions tant de 

pedagogia com de contingut i, preguntar-se si (i com) la substància dels estudis i la naturalesa de les 

interaccions a l’aula (per exemple, el paper assignat al pensament crític i a la imaginació en l’estudi diari de 

materials de múltiples tipus) compleixen els objectius inherents a l’enfocament, sobretot, en les qüestions 

relacionades amb la ciutadania. (Òbviament, l’educació per a la ciutadania no és únicament per a persones 

que ja siguin ciutadanes i ciutadans de la nació en què resideixen: els fills i filles d’immigrants legals i il·legals 

tenen dret a una educació que prepari, per a ells i elles, les mateixes capacitats com a adults que les que es 

preparen per als qui ja tenen la nacionalitat.) 

[6] [JUSTIFICACIÓ DE PER QUÈ L’EDUCACIÓ PRIMÀRIA I LA SECUNDÀRIA DE NENS I NENES HAN DE SER 

OBLIGATÒRIES] 

L’àmbit de l’educació és aquell en el qual és legítim que es relaxi l’habitual deferència a la llibertat d’elecció: 

aquí, els governs faran bé d’exigir un funcionament concret als nens i les nenes, sense conformar-se, 

simplement, amb una capacitat. Per què és diferent aquest terreny de la major part d’altres àmbits? En 

https://espaihermes.com/


https://espaihermes.com Història de la Filosofia Lectura de textos 
ISBN: 978-84-09-76230-9 M. Nussbaum 

22 

realitat, ho és només en el que fa referència als nens i les nenes, les capacitats de lliure elecció dels quals són, 

encara, immadures i són susceptibles de sucumbir a les pressions parentals perquè es posin a treballar i 

abandonin els seus estudis (no en va, són persones econòmicament dependents dels seus pares i tenen molt 

poques opcions de sortida d’aquesta situació). L’educació és un factor tan capital a l’hora d’obrir les portes 

d’una àmplia diversitat de capacitats adultes que convertir-la en obligatòria durant la infantesa és una mesura 

justificada per l’espectacular expansió de capacitats que propicia en moments posteriors de la vida. Pel que 

fa als nens i les nenes, doncs, el compromís de l’Estat amb les capacitats futures dels seus ciutadans i 

ciutadanes, unit al seu destacat interès a tenir una ciutadania informada i capaç, justifica un enfocament 

governamental agressiu que converteixi l’Educació Primària i Secundària en obligatòria (almenys, fins als 16 

anys d’edat), i que propiciï amplis suports i estímuls a l’Educació Superior. (Els nens i les nenes reben, també, 

un tracte asimètric en àmbits com ara la salut i la integritat física: hauríem de ser, en aquests casos, i no tant 

en les persones adultes, menys tolerants amb la inhibició de l’acció pública davant l’elecció individual o 

parental). Tanmateix, en el cas de l’educació de persones adultes que volen ampliar la seva formació, la 

persuasió és l’enfocament correcte. 

[7] [UNA BONA EDUCACIÓ HA DE COMBINAR LES REFERÈNCIES CONTEXTUALS LOCALS —HISTÒRIQUES, 
CULTURALS I ECONÒMIQUES AMB UNS PRINCIPIS GENERALS DERIVATS D’UN DIÀLEG TRANSCULTURAL] 

Perquè una educació sigui bona, ha de ser sensible al context, a la història i a les circumstàncies culturals i 

econòmiques. Una gran part del treball ben fet en aquest terreny —com, per exemple, el que duu a terme la 

Fundació Pratichi— ha de mantenir, doncs, una elevada atenció als detalls i l’èmfasi en els temes locals. De 

tota manera, la finalitat de crear joves persones adultes que siguin lliures per afrontar la vida com vulguin 

dins d’una àmplia varietat de vies i formes ha estat objecte d’estudi, en tot el món, durant centenars d’anys, 

i no han estat pocs els destacats teòrics de l’educació de molts països diferents que han mantingut consultes 

mútues sobre això en diversos moments (com Rabindranath Tagore a l’Índia, Maria Montessori a Itàlia i 

Leonard Elmhirst a la Gran Bretanya, per exemple). Per tant, no és desraonat pensar que un diàleg 

transcultural, tant en aquest capítol en particular com en l’enfocament de les capacitats en general, acabi 

produint uns principis generals que puguin ser, després, implementats de forma flexible en cada nació i en 

cada regió. 

https://espaihermes.com/

